

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

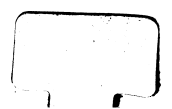


385,5



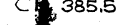






I 316,

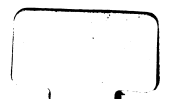
Digitized by Google











I 316,

Digitized by Google

I 316.

# христіанское :

HTERIE,

издаваемое Цеса

САНКТПЕТЕРБУРГСКОЙ

## ДУХОВНОЙ АКАДЕМІИ.

ЧАСТЬ І.

САНКТПЕТЕРБУРГЪ.

Въ типографіи григорія трусова.

1859.

I 316.

CP 385.5

GIFT OF

BECHBALD CARY COOLIDGE

BILY 1 1928

Отъ Санктпетербургскаго Комитета Духовной Цензуры печатать поаволяется. Декабря 1 дня 1858 года.

Цензоръ Архимандрить Фотій.

#### СЛОВО

### на новый годъ.

Вотъ и еще прошелъ одинъ годъ, — и на чреду преходящихъ летъ вступаетъ новое лето, чтобъ прейти подобно всемъ другимъ. Непрестанно прилагается день ко дию, мъсяць къ мъсяцу, годъ къ году, — и умноженіе времени сокращаеть время. Непрерывно и быстро течеть ръка времени и спъщить къ чертъ, за которою не будеть болбе времени. Но и мы не на берегу сей ръки стоимъ, чтобъ быть сторонними только зрителями ея теченія. Ніть; но по ней, или вмісті съ нею и въ ней влечемся и сами тымъ же путемъ временныхъ измъненій къ своему концу. Потому помышленіе о времени не чуждо намъ; ого касается весьма существенной черты въ нашей жизни временной; — и если во всякое время можеть занимать насъ, то темъ неизбъжнее должно занять нынь, когда за тымь и собираемся въ храмы, чтобъ молить Господа Вседержителя объ освящении и благословении новаго лъта.

Живя во времени, мы многое знаемъ о времени: знаемъ, что время скоротечно, что имъ надобно дорожить, что утраченнаго времени воротить уже нельзя, что срокъ даннаго намъ времени коротокъ, а то, что

должно быть совершено въ продолжени его, имъетъ въчную цъну, — что время только на время и со временемъ должно уступить мъсто свое въчности. Но что есть само временное? Какъ бываетъ то, что бываетъ во времени? — Непрестанныя измъненія предъ глазами нашими, и изъ устъ нашихъ постоянно слышится: нынъ, вчера, завтра; но какъ стоитъ то, что есть нынъ, или сей часъ? Куда дъвалось то, что было вчера, или за часъ? Откуда придетъ то, что будетъ завтра или чрезъ часъ?

Не подумайте, бл. сл., что духъ праздной пытливости возбуждаетъ такіе вопросы. Нѣтъ. Они приводятъ насъ къ весьма важнымъ истинамъ — такимъ
истинамъ, кои должны руководить насъ въ употребленіи даннаго намъ времени и управлять всею нашею
жизнію. Потому положивъ въ нынѣшней бесѣдѣ съ
вами кратко отвѣтить на эти вопросы, я не думаю
уклониться отъ пѣли бесѣдъ, предлагаемыхъ съ сего
священнаго мѣста. Итакъ —

1) Какъ стоитъ то, что есть нынь, или сей часъ? Мы обыкли разширять свое бытіе, равно какъ бытіе всего міра по пространству времени: видимъ себя и всь другія вещи далеко въ прошедшемъ, и простираемъ взоръ далеко въ будущее. Между тымъ дыйствительное наше существованіе — одно міновеніе, какъ одна тонкая полоса свыта среди густаго мрака ночи. И подъ нами нытъ утвержденія. А между тымъ мы стоимъ, какъ и весь міръ; являемъ ныкое постоянство, ныкую твердость. Кто же держить насъ въ этой бездны ничтожества? Кто не даетъ окружающему насъ ничтожеству поглотить насъ? Кто, отъемля дыйствительность у прошедшаго, сохраняеть бытіе для настоящаго и,

внося въ будущее, котораго нъть, вносить существующимъ?

Отвътъ на это готовъ у всякаго. Тотъ, Кто сотвориль насъ, въ Комъ источникъ всякаго бытія, кто все содержить и живить. Такъ, бр., въруемъ, ничему и одной минуты нельзя быть безъ дъйствія въ немъ всемогущей силы Божіей; но не забудемъ прибавлять къ сему, что нельзя быть-не этому только большому міру, но поименно каждой вещи, поименно каждому изъ насъ. Произнося слово - Вседержитель, иные обыкли думать, что Онъ держить только міръ, а мы держимся уже міромъ. Нътъ, -- міръ не поможетъ намъ: онъ самъ не имбетъ въ себв твердости, самъ весь, какъ капля отъ кади, или стражикъ на превъсъхъ. Напрасно думають высоко о міръ и его законахъ, о природъ и ея силахъ, какъ будто въ нихъ есть что неприкосновенное, непререкаемое, нерушимое, -- и подъ видомъ науки изобрътають себъ идолопоклонство, которое гибельнее минологического идолопоклонства древнихъ Грековъ. Нътъ, бр., -- не законами и сидами природы держится жизнь каждаго изъ нась, а сидою Божіею, действующею въ насъ. Господь, носящій всяческая глаголомъ силы своея, глаголомъ же силы своея носить и каждаго изъ насъ.

Утвердимъ же сію мысль въ умѣ и напечатлѣемъ её въ сердиѣ. Надъ бездною ничтожества носить насъ вседѣйственная сила Божія,—и мы живемъ, движемся и есмы. Отыметъ духъ свой, отдалитъ руку свою,—и мы исчезнемъ и не помянемся ктому въ живыхъ. Но если держитъ насъ Господь, то и прикасается къ намъ. Не мысленно только зритъ насъ; нѣтъ,—прикасается къ намъ, какъ рука къ рукѣ, или воздухъ къ

твлу. Утвиштельно и пристрашно. Утвиштельно осязать, яко недалече коегождо насъ суща, всеблагаго Отца и Промыслителя, -- всегда готоваго Внимателя нашихъ прошеній и молитвъ, хотящаго и могущаго по-- мощи. Пристрашно ощутить такую близость Чистагонечистому, Благаго — злобному, Щедраго — скупому, Кроткаго-гордому, Судін-грышнику. Не потому ли всячески и убъгаютъ памятованія о Богъ, и Его къ намъ близости, что мысль о Его близости несовивстна съ нечистотою сердца? Но она есть, -- и лукавое забвеніе наше не устранить дійствительности. Да, Богь нашъ есть огнь, ноядаяй все нечистое и гръховное. И всегда близъ есть, - и убъжать отъ Него некуда. Это грызеніе совісти, которая мучить нась за грілкь, есть прикосновеніе всесвятаго Бога къ намъ, есть слово Его: перестань, покайся. И некуда укрыться, чтобъ не слышать сего гласа. Убъжище одно-покаяніе. И не будеть мира, пока небудеть покаянія. Итакъ, Богъ держащій насъ прикасается къ намъ: -или будь чисть, или кайся. Воть урокъ отъ настояmaro!

2) Обращаясь къ прошедшему, спрашиваемъ: куда дъвалось наше прошедшее? Гдъ то, что было за годъ, за день, за часъ? Кажется поглощено ничтожествомъ. Что было, того нъть уже: пъть нашихъ дълъ и словъ, нъть скорбей и радостей, нъть ничего, что было въ душъ нашей и въ нашемъ сердцъ. И насъ самихъ нъть тамъ. Кажется,—такъ. И какъ бы порадовался иной, еслибъ многое изъ того, что было чувствуемо, любимо, замышляемо и приведено въ исполненіе, исчезло навсегда, и никогда не номянулось! Но нъть, — ничто не исчезаеть, ничто не обращается въ инчто —

ни мысль, ни слово, ни желаніе, на дёло, подобно тому, какъ целы соки, частичка за частичкою образующіе дерево. Пусть иное забыто, ускользнуло изъ памяти, но оно все-же есть, цёло, не пронало, хранится. Жизнь наша походить на клубокъ нитей. Нити слой за слоемъ наматываются и образують клубокь: видень только верхній слой, и прочія всь целы, только прикрыты. Такъ и въ насъ: дела прилагаются къ деламъ, мысли къ мыслямъ, чувства къ чувствамъ, и образують насъ самихъ, нашу душу въ томъ видъ, какъ она теперь есть. - Памятны только недавнія діла, и ті, конхъ прикрыть уже нельзя, но и всв прочія дела не исчезли, а естьтольно сопрымись внутрь сердца и совъсти. Размотайте жлубокъ и увидите всв нити,-- и въ томъ видв, какъ онть были намотаны. Такъ будетъ время, когда все, • сокрытое внутрь насъ, раскростся, выйдеть наружу, и - будеть явно и намъ и всъмъ. Вы знаете, какое это "время! Какъ отрадно будеть тымъ, у коихъ не залотжено въ себя ничего, кромъ дълъ чистыхъ и богоугодныхъ. Они возрадуются, какъ радуется обрътшій - сокровище сокрытое на сель своемъ, - или какъ ра-- дуется богатый, когда предъ всеми разлагаеть дорогія вещи, кои дотоль скрывались въ его сокровищищахъ. Но другой и смотръть бы не хотвлъ на многое изъ того, что тогда раскроется изъ него самаго, не хо-·· тълъ бы смотръть, но будеть смотръть и терзаться, будутъ видеть то и другіе — Богъ, Ангелы, Святые, и увеличать его терзаніе и муку. Хотель бы отвратить очи свои отъ себя, и не отвратитъ; хотелъ бы убъжать и скрыться, но куда убъжишь, и гдъ скрыться отъ себя? Будеть вопіять: горы падите на меня и покройте меня отъ лица Съдящаго на престолъ; но и горы не падутъ и не покроютъ его!

Что же намъ дълать?-Не допускать въ себя ничего нечистаго и гръховнаго, - положить мърило очамъ, устамъ, рукамъ и ногамъ, и тому, что соотвътствуеть имъ въ душъ, мыслямъ, чувствамъ, и желаніямъ, чтобъ слагающаяся изъ нихъ сокровищница нашего существа, (сердца и совъсти), всегда была чиста, свътла и боголюбезна-въ отраду намъ въ день оный. Ибо, если ни одно дъйствіе наше не пропадаеть даромъ,если всякая мысль, всякое чувство, всякое влово и двло, наша мина, взоръ, все до малъйшаго движенія оставляеть свой слёдь въ нась, остается въ нась, и вмѣстѣ съ нами предстанетъ на всеобщій судъ въ оправданіе, или осужденіе наше; то, судите сами, благоразумно ли допускать внутрь себя что-либо такое, что тогда хотвли бы исторгнуть, но уже будеть поздно. Кто своими руками вливаетъ ядъ въ жилы свои, или самъ собираетъ себъ на главу угліе огненное?--Будемъ помнить, что жизнь наша не шутка, и ничемъ въ жизни шутить не должно; ибо все въ ней имбеть вбчную цвну.

Но что сдёлать съ тёмъ худомъ, которое уже допущено? Если по легкомыслію, нерадёнію, увлеченію и страсти, уже допущено что худое въ жизнь нашу, заблаговременно позаботимся отвратить ту крайность, въ какую оно поставить насъ въ часъ раскрытія всёхъ дёлъ нашихъ. Что сдёлано, то уже сдёлано, а что худымъ сдёлано, то худымъ и останется навсегда, и добрымъ того сдёлать нётъ никакой возможности. Есть только средство изгладить худое дёло, и изгладить такъ, что оно никогда уже не по-

мянется въ числъ дълъ человъческихъ. Средство этопокаяніе. Оно только изглаждаетъ гръхи, и не помянутся ктому. Измоемся слезами покаянія, и чисты будемъ,
и чистыми предстанемъ на судъ Божій. Такъ ничто
изъ преходящаго не гибнетъ, а остается въ насъ навъки: потому, или не допускай ничего нечистаго, или,
если допустилъ уже, попекись изгладить то покаяніемъ.—Вотъ урокъ отъ прошедшаго.

3. Обращаясь наконецъ къ будущему, спрашиваемъ: что будетъ съ нами впереди? Что ожидаетъ насъ въ будущемъ? Вопросъ самый любопытный. Но на это не можеть отвътить намъ ни одинъ сотворенный умъ. Мы можемъ сказать, что будеть изъ того или другаго ежмени; но не можемъ сказать, что будетъ съ тъмъ или другимъ человъкомъ, хотя и его будущее, какъ изъ съмени, раскрывается изъ него же, - изъ того, что онъ есть теперь. Не можемъ сказать; ибо въ устроеніи судьбы его привходить съ одной стороны его собственияя свобода, которой нельзя подчинить върному разчисленію, съ другой, -- дъйствія Промысла Божія, всесвободнаго и независимаго, хотя всегда правосуднаго и всеблагаго. Отъ того непрестанно почти видимъ непостижимыя для насъ превращенія и въ участи и въ характерахъ людей: хорошій падаеть, худой возстаеть; богатый беднееть, бедный богатееть; славный безславится, безвестный возвышается въ славе, — и все это путями для насъ безвъстными, такъ что никто не можеть разгадать, что готовить ему будущее.

Все утвшение и успокоение наше въ Богъ, — въ томъ, что Богъ нашъ есть любовь безконечная, есть нашъ Богъ, и мы чада Его и хочетъ намъ однаго добра; и не только хочетъ, но и все устрояетъ къ тому, чтобы

мы вкусили сего добра, и самыя устроенія свои промыслительныя приводить въ исполнение. Онъ объемлеть насъ своею попечительностію, ищеть своими благодъяніями, преисполняеть всякимъ добромъ. Мать забудеть отроча, а Господь не забудеть насъ. Не довольно ли сей изв'єстности? Не ясно ли для ока в'вры, что все, что будеть съ нами, исходя отъ руки Господни, будеть во благо намъ. Пусть не знаемъ мы опредълительно, что будеть съ нами впереди, но зная одно, что съ нами будетъ то, что Богу угодно, мы увърены, что съ нами будеть одно добро. И не лучше ли вмѣсто всякаго желанія опредѣлить свое будущее желать одного, чтобъ съ нами было то, чего хочетъ Богъ, и молиться объ одномъ: буди воля твоя, Господи, надъ нами!--Это самый надежный руководительный свъть во мракъ будущаго, узда для нашихъ неопредъменныхъ желаній, пустыхъ страховъ и безотрадной безнадежности! Явшійся за сію котву упованія и посреди съни смертной не убоится зла, и безъ страха встрътить всякую скорбь, въруя, что она исходить оть любви Божіей къ намъ на очищевіе наше, какъ огненная ступень къ совершенству въ христіанской жизни. Можно сказать, что незаблудно течеть жизнь преданиаго въ волю Божію. Какъ за руку ведеть его Госнодь къ своему предназначению и успоконваеть его своею любовію.

Не потому ли большею частію и постигають насъ скорби, что въ насъ недостаєть сей преданности, что наперекоръ волѣ Божіей мы вносимъ въ устроеніе своей участи свою волю и беремся сами дѣйствовать, когда слѣдовало бы все предоставить благоуєтроенію Божію. Упреждаемъ, когда слѣдовало подождать, или

пережидаемъ, когда слёдовало дёйствовать, по легкомыслію дёлаемъ ошибки, и по педобрымъ видамъ избираемъ не тотъ путь жизни. Правда, благости у Бога бездна многа, и Онъ нерёдко благоволитъ благостынно поправлять наши ошибки; но иногда мы дёлаемъ такой шатъ, котораго уже и поправить иначе нельзя, какъ съ болёзненными переломами. Вотъ и скорбь! Но кто виновать?

Съ другой стороны чего ради посъщають насъ - скорби? Грвхъ ради нашихъ. Итакъ, оставинъ грвхъ,--и не будеть скорбей и бъдъ, наказующихъ его. Да, бр., царь Езекія на болізненномъ смертномъ одрів. Прижодить Пророкъ и отъ лица Божія объявляеть ему определение смерти. Но Езекія, обратясь къ стень, слезно помолился, и Богъ изибинаъ опредъление свое. Наневин проречено паденіе; но народъ во вретищи и пепав прянесъ покалніе, - и определеніе Божіе отменено. Видите - ди силу покалинаго къ Богу обращенія? Видите ли сію уравнительныцу жизненнаго пути нашего, превращаюниую строиотная въ правая, и острая въ пути гладки? Видите ли сію воду, угашающую огнь гивныхъ су-- довъ Божінкъ? Потому если приходить сомивніе, ---- итть ли накого грознаго опредъленія Божія о насъ и - нашей участи, -- воздохнемъ и припадемъ въ Нему въ новании, и гроза минеть. Или лучше... какъ мы не знаемъ судовъ Божінхъ, будемъ непрестанно воздыхать, иланать и каяться о грехахъ своихъ, и темъ отвратимъ всевовможныя горести. Не думайте, что видимыя причины суть истиниыя причины того, что бываеть съ нами и вокругъ-насъ. Нътъ. Все управляется невидимыми мановеніями Божішми, -- и сін мановенія всегда находятся въ прамомъ соотебтствін сь движеніями

сердець человівческихь. Богь дійствуєть на нась, судя по тому, какь мы держимь себя въ отношеніи къ Нему. Не каемся, наказуєть... каемся, милуєть. Здісь ключь къ изъясненію пере воротовъ и перемінь — не въ одной нашей частной жизпи! Сердце сокрушенно и смиренно Богь не уничижить. Такъ—все будущее въ рукахъ Божінхъ: потому или въ преданности Богу ходи непорочно въ волі Его, или спіти раскаяніемъ отвратить грозное опреділеніе судовъ Его. Воть урокъ оть будущаго.

Повторимъ же теперь кратно все наставление, предлагаемое намъ отъ лица времени!-Въ настоящую минуту Богъ держить насъ въ десницъ своей надъ бездною ничтожества, и прикасается къ намъ силою своею: будемъ же или хранить себя въ чистотв, якоже Онъ чистъ есть, или очищать себя покаяніемъ, если уже допущено что нечистое. Ни одно дъйствіе наше, становясь прошедшимъ, не преходитъ, но остается въ существъ нашемъ и вмъсть съ нами, въ насъ же самихъ предстанеть нъкогда на судъ въ оправдание или осужденіе наше: позаботимся же-не допускать внутрь себя ничего нечистаго, что въ часъ суда можетъ поставить насъ въ затруднительное положение, изъ котораго уже не выпутаемся, --или если уже допущено что укорное, поспъшимъ изгладить то покаяніемъ. Будущее наше все въ рукахъ Божінхъ: итакъ, ходя неуклонно въ заповедяхъ Его, предадинъ себя всецело Его отеческому водительству; въ отвращение же наказательныхъ посвщеній Божінкъ предваринь лице Его исповъданіемъ гръховъ и искреннимъ въ нихъ раскаяніемъ. Такъ отвсюду одинъ урокъ-урокъ чистоты и покаянія. И какого другаго наставленія ожидать можно отъ времени,

когда цёль самаго времени есть покаяніе? Мы созданы для жизни въ раю. Но согрёшили и изгнаны на эту землю скорбную. Зачімъ?—Чтобъ принести покаяніе. Жизнь наша на землё есть эпитимія. А тому, кто несеть эпитимію, что свойственно?—Сётовать, сокрушаться и плакать о грёхахъ своихъ. Аминь.

#### о вліяніи

#### жизни родителей на жизнь дътей.

Жизнь родителей имъетъ весьма важное вліяніе на дътей ихъ. Кому не извъстна эта истина? Кто не знаетъ, что каждое съмя приноситъ плодъ по роду своему,—что изъ горькаго источника не текутъ воды сладкія? Но она такъ важна, что нужно, для блага собственнаго и для блага дътей, — существъ столь дорогихъ для насъ, чаще углубляться въ нее, и особенно не неблаговременно это въ наше время, когда многіе заняты вопросомъ о воспитаніи,—о томъ, какъ-бы улучшить образованіе юношества, чтобы будущія покольнія содълать болье счастливыми и болье достойными высокаго назначенія, указаннаго человъку Провильніемъ.

Надобно сознаться, что самыя мудрыя улучшенія въ дёлів воспитанія, самыя усердныя попеченія о дістяхъ, со стороны воспитателей, немного принесутъ пользы будущимъ поколівніямъ, если не будуть дізтельно заботиться объ этомъ сами родители,—если изъ собственной ихъ жизни не будетъ вытекать благотворнаго вліянія на дітей ихъ.

Каково дерево, таковъ и плодъ отъ него. Такъ въ природъ вещественной, такъ и въ человъчествъ. Въ самомъ дълъ, не видимъ ли мы часто, что на дътяхъ въ большей или меньшей степени отпечата вается образъ ихъ родителей? Но не однъ только внъшнія свои черты родители передають детящь своимъ; они сообщають имъ свою кровь, свои соки и даже не ръдко, по тесному соединенію души съ теломъ, свои душевныя расположенія. Кто всю жизнь проводить въ чувственныхъ паслажденияхъ, не знаетъ сытости въ нихъ и чрезъ то нещадно губитъ крвпость и свежесть естественныхъ силъ своихъ и неизбъжно пріобретаеть бользни, повреждающія все существо его: тоть, сльлавшись отцемъ, можетъ повредить будущій родъ свой въ его кориъ. Или, иной и безукоризненно проводитъ жизнь витенною, -- онъ степененъ и воздерженъ относительно удовольствій чувственности; но въ душ'я его гифздятся внутреннія страсти, -- корысть, гифвъ, зависть, злость, тщеславіе, честолюбіе, которыя не дають ему покоя, безпрестанно волнують кровь его, сушать соки и разливають желчь. И отъ такого немало опасности для его покольнія. А что сказать о техъ примърахъ, когда иная мать, нося плодъ подъ сердцемъ, совершенно забываетъ объ этомъ, — забываетъ, что своимъ невоздержаніемъ, своею неосторожностію, своимъ тщеславіемъ, своею страстію къ суетнымъ требованіямъ міра и моды, она вредить не одной своей жизни, но и жизни своего дитяти, еще не наслаждавшагося жизнію? Жалко и тяжело становится на душ'к, когда подумаешь, что неразумныя существа, по одному инстинкту, такъ любять детей своихъ, что чаето жертвують своей жизнью, для сохранения ихъ жизни; а тотъ, кто поставленъ быть владыкою тварей, кому дапъ умъ, нерёдко не хочетъ отказаться отъ какихъ-либо пустыхъ, ничтожныхъ наслажденій, не смотря на то, что чрезъ это существенно вредитъ и себъ самому и будущему роду своему!

Итакъ, вліяніе жизни родителей на дівтей начинается еще до ихъ рожденія. Но вотъ, новое разумное существо явилось на свътъ Божій; наступаеть новый періодъ бытія его. Младенецъ начинаеть расти, развиваться; у него раскрывается смысль, укрыпляются телесныя силы. Онъ начинаеть разсуждать, действовать; пріобратаеть понятія, убажденія, склонности и навыки. Какъ много можетъ значить для него, въ это время жизнь его родителей! Домашняя семьяэто-первая сфера, его окружающая. Счастливо дитя, если въ этой сферв вветь духъ порядка, добра и правды, ---если она пропитана благовоніемъ святой добро-дътели! И на неудобной почвъ съмя, прозябшее, пустившее изъ земли ростокъ свой, неръдко оживляемое благотворными лучами солнца, орошаемое благовременнымъ дождемъ, производить стройный стебель, приносить полный колось и даеть плодъ добрый. Но какъ несчастно это дитя, когда раждается въ такой семью, въ которой живеть не Духъ Божій, но духъ міра; когда родители, на которыхъ оно прежде всего устремить смыслящій взоръ свой, которые первые будуть помогать развитію его слова и разума, будуть первыми образцами для его жизни, --- когда эти ближайшія къ нему существа не върные рабы Христовы, не покорные сыны св. Церкви, не безкорыстные слуги Царя и Отечества, но рабы мірской суеты, невольники своихъ страстей, поклонники мамоны! Какого ожидать добра отъ дитяти, возрастающаго въ такой семьй, окружаемого такими примърами?!..

Правда, для нравственнаго воспитанія людей, поставлены отъ Бога, въ святой Церкви Его, пастыри. Ихъ долгъ возвъщать людямъ законъ Божій и учить ихъ жить по сему закону. И многіе изъ нихъ съ полнымъ усердіемъ стараются прояснить христіанамъ ихъ нравственныя обязанности. Въ домахъ, въ школахъ, въ храмахъ Божінхъ они пропов'й дують, что ційль жизни человъка-Богообщение, что средство къ этой цъли, или путь ко спасенію-жизнь крестная, что руководство къ такой жизни-воля Божія, выраженная въ заповъдяхъ о любви къ Богу и ближнему. Но слабо прививаются къ сердцамъ людей юнаго покольнія эть спасительныя пстины, когда они не видять последованія имъ со стороны людей, достигшихъ совершеннаго возраста, и еще труднъе для чихъ согласіе на эти священныя правила, когда они видять явное противоръчіе этимъ правиламъ со стороны лицъ ближайшихъ къ нимъ-ихъ родителей. Въ самомъ дёлё, какъ научить юношу достойнымъ образомъ, святить дни Господни, когда домашними его эти-то собственно дни и избираются для мірскихъ удовольствій? А между тьмь это одна изъ важныйшихь нашихь обязанностей; важна и по предмету своему, какъ обязанность къ Богу, и по значенію своему въ жизни человъка. Скажите также, какъ научить юношу, чтобы онъ быль послушный сынъ Церкви, свято исполняль всв ея уставы, когда въ родной семь его не только не соблюдають, но и не знають этихъ уставовъ? Или научите, какъ расположить его къ христіанскому смиренію, безкорыстному человъколюбію, искренности и справедливости, степенности и цвломудрію, когда въ той же семьв и двломъ и словомъ проповідуєтся, что гордость, укращаємая впрочемъ именемъ благородной, есть добродітель,—что, для сохраненія чести, благородный человікь долженъ платить оскорбленіемъ за оскорбленіе,—что иногда лесть, вногда скрытность предъ ближними необходима для успіха въ жизни, — что молодому человіку не столько нужно стараться о томъ, чтобы быть скромнымъ и степеннымъ, сколько о томъ, чтобы уміть правиться другому полу, и это, посліднее искусство почитается однимъ наъ лучшихъ качествъ юноши, и пр. и пр.?.. Ніть, трудно воснитать молодыхъ людей, чтобы они жили по Евангелію, пока не перевоспитають себя и не стануть такъ жить ті, кой даровали имъ жизнь.

Впрочемъ, какъ-бы ни были куды мы сами, не желаемъ, однакожь, чтобы другіе люди были также худы, какъ мы. По-крайней-мъръ мы никогда не пожелаемъ видеть своихъ пороковъ въ существахъ близкихъ къ намъ, дорогихъ для насъ. Вследствіе этойто, вложенной въ насъ Богомъ и еще несовершенио истребившейся въ насъ, ненависти къ явнымъ поронамъ вло еще не береть совершеннаго перевъса надъ добромъ. По этому же нередко бываеть, что и родители самые порочные стараются внущить детямъ своимъ нъкоторыя добрыя правила. Но напрасенъ этотъ трудъ ихъ, если жизнь ихъ не соответствуетъ внушаемымъ ими правиламъ! Дъти не будутъ слушаться наставленій ихъ. Если же и выслушають; примуть ихъ къ сердцу, не обратить себъ въ правидо для жизни. Даже если бы и стали жить согласпо съ этими настявленіями; но не потому, что это

наставленія ихъ родителей, а или потому, что это-же внушаеть имъ собственный разсудокъ, или потому, что такъ живутъ другіе, уважаемые ими люди. Слова родителей, какъ и вообще всёхъ правственныхъ воспитателей, только тогда имбють силу убъжденія, когда сынъ или воспитанникъ не можетъ сказать учителю своему: врачу исцылися само! Иначе всякое доброе наставленіе ихъ не им'веть силы назиданія. Это світлый лучъ безъ тепла, -- онъ не живитъ растенія; или поддвльный цвътъ безъ аромата, - плъняя только зръніе, онъ не касается внутреннъйшаго чувства-обонянія. Почему такъ? Потомучто пороки родителей, очевидные для детей, заглушають въ последнихъ уважение къ нимъ, подрываютъ довъріе, охлаждаютъ любовь; а безъ этого можно-ли имъть на кого-либо нравственное вліяніе?-Такимъ образомъ противухристіанская жизнь отцевъ и матерей, несогласная съ св. Евангеліемъ, лишаетъ ихъ, при всемъ ихъ желаніи, возможности быть полезными для нравственной жизни тъхъ, которые получили отъ нихъ жизнь физическую.

Но изобразимъ себѣ пріятную картину семейства, истипно благочестиваго. Супруги, достойно принявшіє вѣнцы на себя въ таинствѣ, освятившемъ брачную жизнь ихъ, даютъ своимъ дѣтямъ жизнь, съ залогомъ силъ естественныхъ и нравственныхъ. Родители, вѣрпые внушеніямъ совѣсти, заповѣдямъ евангельскимъ, уставамъ Церкви, своему долгу въ быту общественномъ, примѣромъ своимъ утверждаютъ духъ благочестія не только въ дѣтяхъ, но и въ домочадцахъ, даже во всѣхъ тѣхъ, съ кѣмъ они входятъ въ сношенія. Дѣти такихъ родителей, исполненные любви къ нимъ, почтенія, преданности, охотно повинуются волѣ ихъ,

върятъ ихъ внушеніямъ, покорны ихъ наставленіямъ. Безъ труда, безъ особенныхъ чужеземныхъ приставниковъ, они воспитываются въ правилахъ благочестія. Мало того, добрая жизнь родителей служитъ для нихъ не только руководствомъ, но и охраною на пути добродътели. Мысль, что тотъ или другой поступокъ, противный благочестію, можетъ оскорбить отца или мать, удерживаетъ отъ этого поступка юношу—сына благочестивыхъ родителей. Добрыя правила и убъжденія родителей для него священны и въ лътахъ зрълыхъ, въ его жизни самостоятельной и независимой; онъ хранитъ ихъ до своей смерти и завъщаетъ своимъ дътямъ, потомкамъ, чтобы и они не нарушали ихъ, и не унижали своего рода поведеніемъ, несогласнымъ съ правилами истиннаго христіанскаго благочестія.

Правда, бываютъ случаи, что и благочестивымъ родителямъ дъти, увлекаемыя дурнымъ обществомъ, доставляють скорбь своимь поведеніемь, точно также какъ и происшедшіе отъ порочныхъ отцовъ и матерей, по особенному дъйствію на нихъ благодати Божіей, бывають людьми добрыми и благочестивыми. Но это исключенія. И притомъ, большею частію эти заблудтія чада благочестивыхъ родителей рано или поздно возвращаются на путь правый; съмена добра, вложенныя въ нихъ въ дътствъ, возрастають въ нихъ и приносять плодъ свой; точно также какъ и тернія пороковъ, западающія въ душу съ самыхъ раннихъ лътъ въ быту домашнемъ, неръдко, разрастаясь, заглушаютъ собою благодатныя внушенія и благочестивыя расположенія, возникающія въ душт нашей; и много нужно усилій и труда, чтобы искоренить ихъ и дать добру одержать перевъсъ надъ зломъ.

Такъ важно вліяніе жизни родителей на жизнь дътей ихъ!

Понимая эту истину, люди давно придумывають различныя средства къ тому, чтобы избавить детей отъ соблазна жизнію своихъ родителей. Есть моралисты, которые совътуютъ родителямъ, по-крайней-мъръ, при дътяхъ не дълать и не говорить ничего для нихъ соблазнительнаго. Средство по цёли похвальное; но неблагонадежное. Иные родители сами воспитываютъ дътей своихъ въ совершенномъ отдаленіи отъ себя, ръдко, и то въ опредъленныя минуты, допуская ихъ только къ рукъ своей. Жалкіе родители! Они лишають себя самыхъ священныхъ и самыхъ пріятныхъ душевныхъ ощущеній, какія знакомы и матерямъ изъ рода существъ неразумныхъ. Они отдаляють отъ себя самыя сильныя побужденія къ правственности, какія способны подавать святость и невинность детского возраста; они не дорожать, не блюдуть на глазахь своихъ самаго высшаго дара Божія, какимъ Грсподь благословилъ ихъ союзъ супружескій. Еще нѣсколько извинительно такое отношение отца къ дътямъ, когда онъ мужъ государственный, -- весь преданъ служенію для блага отечества; но никогда и ничьмъ нельзя извинить такого отдаленія оть своихъ детей матери, которой существенная обязанность, возлагаемая на нее Богомъ и природою, блюсти детей своихъ, какъ зеницу ока своего. Жалкія и дети такихъ родителей! Они въ отцовскомъ домѣ живутъ, какъ чужія; въ родной семь воспитываются, какъ пріемыши, какъ спроты; имъя отца и мать, не испытывають ласкъ родительскихъ, и не платятъ имъ за эти ласки своею нъжностію, своею услужливостію, своею чистою, ангельскою любовію; они даже и не знають этихь чувствь, общихъ всемъ живымъ существамъ. Были люди, которые, понимая нравственное повреждение современныхъ имъ обществъ, чтобы предохранить отъ него юныя покольнія, положили совершенно удалять дытей изъ домовь родительскихъ, на время ихъ воспитанія. Для сего устроены особенныя заведенія. Конечно, это-лучшія и благодътельнъйшія учрежденія. Но, безъ предварительнаго добраго настроенія сердца дітей въ домахъ родителей, они при всехъ усиліяхъ или совсемъ не достигають своей цели, или достигають ее только въ половину. Ибо положимъ даже, что зараза міра не проникаетъ въ эти пріюты чистоты и невинности,--- что здъсь въ сердцахъ дътей, вмъсть съ святыми правилами Въры, не укореняются мірскіе предразсудки, суетные обычав, тщеславіе, любовь къ ніть и роскоши, положимъ, что здъсь во всемъ возможное совершенство, что ничто непристойное, суетное, твиъ болве нечистое сюда, не можетъ имвть входа. Но эти юныя существа, здёсь воспитывающіяся, навёкъ ли остаются въ затворъ? Не должны ли они, по истечени извъстныхъ лёть, быть выпущены въ тоже общество, изъ котораго были исторгнуты? Не повъеть ли на нихъ и не поразить ли тотчась ихъ міръ своимъ тлетворнымъ дыханіемъ? Не возъим вють ди тотчась своей обаятельной силы надъ чистыми сердцами ихъ его обольстительные соблазны, --его моды, обычаи, нъга, роскошь, забавы, удовольствія? И дасть ли имъ это, удаленное отъ міра, воспитаніе ту твердость духа, ту крівность разума, ту силу воли, съ которыми они могли бы вступить въ борьбу съ этими соблазнами и выдти изъ этой борьбы побъдителями?.. Нътъ, при всемъ нашемъ ува-

жевін къ подобнымъ воспитательнымъ учрежденіямъ, мы однакожъ должны сознаться, что ихъ однихъ недостаточно для того, чтобы достигнуть нравственнаго улучшенія въ будущихъ покольніяхъ человьческихъ! Къ этому самое върное и могущественное средство въ улучшенін жизни людей современнаго покольнія. Всь люди живуть подражаніемь, и болье другихь любять подражать неопытныя дети. Они способны подражать всему прекрасному, особенно когда образецъ совершенства представляется имъ въ существахъ, ими любимыхъ и уважаемыхъ. Итакъ, пусть не только безукоризненная, но и благочестивая жизнь родителей будеть всегда открыта для нихъ, и это для нихъ будеть самою лушею школою благочестія. Пусть сынъ видить, какъ отецъ его съ презрвніемъ отталкиваетъ руку, подносящую ему незаслуженный даръ, и съ любовію простираеть свою руку къ нищему, чтобы подать ему милостыню; пусть онъ знаетъ, что отецъ его всегда доводенъ своимъ, назначеннымъ ему отъ Бога, положеніемъ и всегда вірно исполняеть свое общественное служеніе; пусть, находясь всегда на глазахъ родителей, онъ никогда не замѣчаетъ въ нихъ гифва, ни вражды, ни скупости, ни расточительности, ни воздержанія; пусть домы ихъ будуть открыты только для людей честныхъ и благоговъйныхъ, собирающихся не для празднословія, тімъ меніве для щумныхъ забавъ и раззорительныхъ игръ, но ради христіанскаго общенія и братолюбія, для скромныхъ, искренняхъ и разумныхъ бесёдъ о дёлахъ семейныхъ, хозяйственныхъ, о предметахъ знанія, в вры и благочестів. Пусть родители никогда не забывають святаго додга своего начинать и оканчивать каждый, даруе-

мый имъ оть Бога, день общею со всеми своими детьми молитвою; пусть въ дни праздничные они ищутъ не удовольствій и развлеченія въ суетныхъ мірскихъ увеселеніяхъ, а истиннаго душевнаго утъщенія за хрястіанскимъ Богослуженіемъ, самоуглубленія и сосредоточенія всёхъ своихъ мыслей на предметахъ душеспасительныхъ въ храмахъ Божінхъ. -- Когда мать христіанка, окруженная своими дізтьми, въ ночной тишинъ, предъ иконою Спасителя, при тускломъ мерцаніи лампады, съ горящимъ світильникомъ віры и любви въ сердцъ, совершаетъ свою вечернюю молитву; о, тогда самъ Духъ Святый ходатайствуеть вместе съ нею воздыханіями неизглагоданными о счастіи и благочестій дітей ея; небесные Ангелы, которымъ Господь запов'йдаль хранить дійтей, невидимо окружають это благочестивое семейство и вмёстё съ нимъ свою молитву за него возносять къ престолу Божію, и премилосердый Богъ внимаетъ имъ, и предуказуетъ этимъ дътямъ благой путь жизни, - путь чести и правды, путь истинной доблести. Вотъ истинное средство къ улучшенію будущихъ покольній! Не удаленіе отъ дътей соблазна, не отдаленіе ихъ самихъ отъ соблазна, ноочевидный опыть торжества благочестія надъ соблазномъ, -- вотъ что можетъ приготовить ихъ къборьбъ и къ побъдъ всюду разлившихся мірскихъ соблазновъ. Истинно благочестивая христіанская семья, не увлекающаяся соблазнами и предразсудками во элъ лежащаго міра, но неуклонно следующая путемъ веры и совъсти, --- вотъ самая лучшая и даже несравненная щкола для приготовленія людей, достойныхъ своего человъческаго и даже христіанскаго достоинства; безъ этого никакіе воспитатели, никакое воспитаніе не образують людей, лучших настоящаго покольнія; при этомъ самое лучшее образованіе, будеть не первымъ средствомъ для дітей къ улучшенію ихъ нравовъ, но линь легкимъ пособіемъ. Только изъ этой школы,—изъ благочестивой семьи, могуть выдти истичные патріоты, мудрые правители, мужественные воины, безкорыстные судьи, честные граждане, добрые отцы, ніжныя матери,—словомъ настоящіе христіане.

## CAOBO

на кавалерскій праздникъ военнаго ордена св. великому ченика георгія побъдоносца, ноября 26 дня (¹).

Минь же да не будеть хвалитися токмо о кресть Господа нашего Іисуса Христа: имже минь мірь распяся и азь міру. Гал. 6, 14.

Съ героями брани, съ героями креста о чемъ лучше бесъдовать съ священной канедры, какъ не о крестъ и самоотвержения? Здъсь притомъ можетъ быть воздана имъ справедливая похвала; здъсь могутъ быть указаны и средства достойно принять её, усвоить и пользоваться ею благотворно для общаго блага.

Отрадно видъть и сладостно для сыновъ отечества восхвалить мужей славныхъ, искреннихъ хранителей спокойствія и безопасности Церкви и государства, которые преданность къ Царю и отечеству, любовь къ общему благу и усердіе къ своему долгу доказали, утвердили и запечатлъли своею кровію.

Съ благоговъніемъ взираемъ на васъ, избранники Божіи, созерцая въ вашихъ подвигахъ особенное про-

<sup>(</sup>¹) Тифлисскаго армейскаго собора священника Алексъя Адамова.

явленіе силы Божіей, въ немощи человіческой обнаружившейся удивительно-великою, споборавшею вамъ на супестаты; съ благоговініемъ чтимъ васъ, герои креста, отміченные свыше помазаніемъ самоотверженія, украшенные десницею Монарха знаменіемъ любви, полагающей душу свою за други. Примите эту честь отъ св. Церкви; она дорога для васъ: она—залогъ вашей новой силы и пользы отечеству, она—основа нашихъ надеждъ и славы государства русскаго. Примите её съ тімъ глубокимъ и обязательнымъ для васъ значеніемъ, съ какимъ Вышній рукою Помазанника своего украсить крівпкую грудь вашу самымъ важнымъ знаменіемъ спасенія и побіды—крестомъ, поручивъ васъ особенному покровительству и защить побідоноснаго воина, св. великомученика Георгія.

Но, славные сыны Россіи, останавливалось ли ваше вниманіе на груди вашей? Размышляли-львы ко-гда-швбудь безъ предразсудковъ мірской мудрости о глубокой важности и обязательности отличія за военные нодвига-преста? Внимательное размышленіе о кресть, украшающемъ вашу грудь, назидательно, поучительно и, скажу, крайне нужно, чтобы похвала и честь, воздаваемая вамъ и принемаемая вами не осталась иногла безплодною, или не принесла въ васъ горькихъ пло-довъ, поугодныхъ Богу и неполезныкъ отечеству. А потому справедливымъ почитаю, по слову великаго Апостола, возбуждать васъ напоминаниемъ о семъ, хотя вы тем и сами знаете и утверждены во содержимой вами нетинь (2 Петр. 1, 12. 13).

Было время, когда одно имя креста приводило всёхъ и каждаго въ трепетъ, одинъ видъ его возбуждать ужасъ и отвращение. Еслибы тогда правитель-

ственная власть опредёлила кому-нибудь ношеніе на груди креста; то всё сочли бы это печатію проклятія и отверженія Богомъ и людьми: потому что крестъ въ то время служилъ казнію для самыхъ великихъ злодёевъ, проклятыхъ Богомъ и людьми. Проклято всяко висяй на древъ, — изрекъ самъ Богъ въ ветхомъ Завётё (Второз. 21. 23). Но вотъ совершилось на крестё чудо, величайшее изъ чудесъ Христовыхъ: совершилось на крестё дёло нашего спасенія. И насъ мертвыхъ сущихъ прегрышеніями сооживилъ со Христомъ Богъ-Отенъ, истребивъ еже на насъ рукописаніе грёховъ, призвоздивъ е на кресть (Колос. 2, 13. 14), и крестъ, древо проклятія, «окропленное кровію воплотившагося Бога-Слова», (кан. на Воздвиж.) содёлалось приснотекущимъ источникомъ благословенія для всего рода человёческаго.

Однако и послъ сего долго еще крестъ Христовъ оставался для Іудеевь соблазномь, для Еллиновь безуміемь (1 Кор. 1, 23). Но воть «благочестія держателю и царю богомысленному Константину», имъвшему сразиться съ сильнымъ врагомъ, каковы были Римляне, Господь изобразиль кресть на небеси блестящими звъздами съ надписью: «симъ побъждай». Мудрый царь внялъ письмени небесному, устроилъ воинское знамя съ изображениемъ креста, начерталъ крестъ на воинскихъ доспъхахъ и съ върою въ силу непреоборимаго оружія--креста сразился съ непріятелемъ. Врагъ пораженъ, разбитъ на голову, -и знамя съ крестомъ торжественно развилось на стѣнахъ Рима. Въ ознаменованіе славной побъды Константинъ Великій устроилъ памятникъ и первый украсилъ его крестомъ (Церк. Ист. Иннок. в. IV. стр. 141).

Внемлите, герои христолюбивые; слава креста про-

явилась во всемъ блескъ среди военныхъ подвиговъ. Какъ отрадно это особенно для васъ! Опа освятила законъ о брани, справедливо предпринимаемой для защиты Въры и отечества, для водворенія внъшняго и внутренняго мира, такъ необходимаго для благосостоянія Церкви и государства. И теперь—какъ прилично, какъ глубоко—знаменательно это непреоборимое оружіе крестъ возлагается на кръпкую грудь доблестныхъ вочновъ, какъ на живой памятникъ бранной славы! Въсамомъ дълъ:

Что такое кресть, украшающій вашу грудь?-Это знаменіе помощи и силы Божіей, въ немощи человъческой совершившейся. О, благодари воинъ-христіанинъ, отъ всей души благодари Бога, излившаго па тебя такую благодать, и пріемли воздаваемую тебъ честь и похвалу со смиреніемъ и съ тѣмъ внутреннимъ расположеніемъ души, съ которымъ св. Апостолъ Павелъ восклицаль: мнь же да не будеть хвалитися токмо о кресть Господа нашего Іисуса Христа: имъ же мнь жірт распяся, и азт міру (Гал. 6. 14). Помни всегда, что не во множествь воевь одольние брани есть, токмо оть небесе кръпость (1 Макк. 3, 19). Господь близъ тебя быль во дни тижкаго испытанія; ищи Его выну предъ собою и во дни мира. Будь остороженъ въ исполненіи лежащаго на теб' долга, дабы злоупотребленіемъ, самонадівніемъ и гордостію не отогнать небесной помощи. Аще бо кто мнить себе быти что, ничтоже сый умомь летить себе (Гал. 6, 3).

Что такое кресть, украшающій вашу грудь?—Знаменіе вашего самоотверженія и любви, во образь любви Христовой, полагающей душу за други своя. О, дорожи этимъ знаменіемъ христолюбивый воинъ, дорожи самостверженіемъ и любовью своею, доказанною самымъ дёломъ среди тысячи смертей. Докажи, что на всёкъ путяхъ жизни одинаково любишь Бога и ближняго, и какъ презиралъ жизнь вёка сего подъ огнемъ и мечемъ, также умѣешь и въ безопасности презрѣть пристрастія мірскія, препятствующія вынолненію христіанскихъ обязанностей; докажи, что и въ духовной брани также силенъ при помощи Божіей, также искусно можешь дѣйствовать оружіемъ духовнымъ и побѣждать враговъ спасенія. Оружія бо воинства нашею не плотская, но сильна Богомъ на разореніе твердемъ (2 Кор. 10, 4).

Что такое кресть, украшающій вашу грудь?—Знаменіе голгоескаго креста, на который и вы восходили въ страшныя минуты кровавой битвы. И ваша грудь стала Голгоеой, на которой видимо водруженъ кресть; идите-жъ мысленно къ сему кресту и распинайте на немь плоть сеою со етрастями и похотьми (Гал. 5, 24). Къ тому живите не своею, часто шаткою, волею, но да живеть съ васъ Христосъ (Гал. 2. 19).

Что такое кресть, украшающій вашу грудь?—Это язвы Господа Інсуса, которыми такь хвалился учитель языковь св. Апостоль Павель (Гал. 6, 17), и знаменіе вашихь язвь, принятыхь ради имени Інсуса за благоденствіе св. Его Церкви. Итакь, каждый пріемлющій и возлагающій на грудь свою кресть должень помышлять съ Апостоломь: азв язвы Господа Інсуса на мплав моемь ношу (Гал. 6, 17). Неприлично съ язвами Господа Інсуса, или съ своими ранами ради Інсуса, ходить на совъть нечестивыхъ и предсъдательствовать на нутяхъ гръщвиковъ, а потому всячески должно избъгать сего. Язвы добровольно принятыя Искупателемь

нашимъ спасительны дли насъ; но язвы, нолагаемыя на Спасителя нашамъ своеволіемъ, непослушаніемъ слову Его и холодностію любви къ Нему, совершенно гибельны для насъ, потому что онѣ составляють вторичный крестъ для Господа, тягчайшій креста устроеннаго Іудеями. Онѣ отворяють виновнымъ страшную дверь ада и уготовляють ужасы вѣчныхъ мукъ.

Что такое кресть, украшающій вашу грудь?—Знаменіе чести и похвалы отъ Царя и отечества. А это обязываеть храбрыхъ воиновъ принести искреннюю благодарность Царю вёрною и усердною службою, отечеству полезною и благотворною дёятельностію къ славё и благоденствію его; обязываеть къ новой жертве за Царя и отечество послёднею каплею крови; обязываеть быть примёромъ самоотверженія и мужества для новыхъ воиновъ, не испытавшихъ еще тяжкихъ подвиговъ кроваваго дёла ратнаго.

Не украсится грудь и многими крестами, если она недостойна креста. Не блестящій металлъ составляетъ красоту героя христіанина, не форменная лента—достоинство его; но значеніе отличія,—существенная заслуга, оправдываемая жизнію христіанскою на всъхъ ступеняхъ ея въ государствъ,—вотъ истинная красота и достоинство! Легко можетъ случиться, что иной подъялъ и несетъ сей крестъ не для распятія на немъ своей плоти со страстями и похотьми, а для вторичнаго распятія Спасителя Іисуса Христа...

Что еще скажу, христолюбивые герои креста?— Кресть этоть такъ глубоко водруженъ на груди вашей, что никогда не оставить васъ. Придеть время, отложатся видимые блестящіе знаки, когда навъкъ закроются глаза наши; но невидимый оттискъ креста на сердцъ пойдеть съ вами въ жизнь будущаго въка. И это знаменіе Сына человъческаго послужить «мъриломъ праведнымъ» всей дъятельной жизни христіанской на страшномъ судъ Господнемъ.

Имьяй уши слышати да слышить (Мат. 25, 30)! Амань.

## РАЗБОРЪ

сочиненія г. вердье (verdier): origines catholiques de l'eglise russe jusqu'au XII siècle (католическое начало русской церкви до XII-го въка).

Etudes de Théologie d'histoire... par Gagarin t. II p. 133-304.

Недавно одинъ членъ новаго общества ревнителей папской власти (г. Гагаринъ) ръшалъ вопросъ (въ сочиненін: La Russie sera-t-elle Catholique)-о будущей судьб'в Россіи и пропов'вдываль, что латинство есть единственное спасеніе для русскаго Государства и Церкви. Гаданія его оказались слишкомъ безсильными для того, чтобы въ комъ-нибудь изъ здравомыслящихъ Русскихъ поколебать въру въ могущество своего Отечества и Церкви. Тщету этого пророчества сознали и собраты новаго пророка. Одинъ изъ нихъ почти прямо называетъ трудъ Гагарина несостоятельнымъ (Etud. Gagar... t. II.; стр. 132. 133. 134, также въ Revue de Paris 1-er Mai); по разделяя вполить его ревность къ обращенію Россіи въ латинство, онъ тоже задумаль идти къ этой цёли, только другимъ путемъ, совершенно противоположнымъ. Оставивъ въ сторонѣ недовѣдомую будущность Россін и область гаданій, онъ обращается къ давнему прошедшему, къ фактамъ исто-

ріи и доказываеть, что Россія от начала своего историческаго существованія и по крайней міррь до XII стольтія была латинскою или, какъ онъ выражается, католическою (по понятію Латинянъ). Увъряя, затъмъ что его сочинение будеть безпристрастно и убъдительно для всякаго, онъ говорить: адъсь не будеть ръчи о впроятностяхь, но о дпль, изь котораго каждому искреннему и благородному Русскому останется выводить только слъдствія, умозаключать и исполнять свой долів ('), т. е. по мысли автора, принять латинство. Но чтобы внушать такой долгь, необходимо со всею ясностію и р'вшительностію показать его обязательность. Естественно предполагать, что авторъ, разбираемой нами статьи, понимаеть всю важность этого условія и потому постарается отъ начала до конца своего труда уяснять и поддерживать въ читателъ сознаніе, что это долгъ дъйствительно справедливъ и обязатетеленъ для каждаго Русскаго. Между тамъ, къ изумленію нашему, со второй же страницы, вслівдь за приведенными выше словами, у г. Вердье (1) начинается такое разсужденіе, которое невольно заставляеть читателя колебаться въ сознаніи важности этого мнимаго долга. Именно, авторъ делаеть здесь историческій обзоръ сочиненій своихъ предшественниковъ объ этомъ предметв и раскрываетъ ихъ взглядъ на мнимое латинство древней Россін. Вотъ главныя данныя

<sup>(1)</sup> Le suiet que nous abordons est comme le complément du sien (de Gagarin) стр. 133.... Il ne s'agit plus ici (въ сочинени г. Вердъе) de probabilités, de vraisemblances, стр. 134 (очевидный намевъ на г. Гагарива и его пророческія гаданія о Россіи).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) crp. 184-137.

этомъ историческомъ обзоръ. Поссевинъ, такъ много потрудившійся для литовской уніи, признаваль Русскихъ схизиатиками со временъ самаго Владиміра и отвергалъ святость русскихь святыхъ (1), отвергалъ, конечно, прежде всего потому, что ихъ отвергала Церковь латинская. Только въ последствіи времени уже въ началь XVIII стольтія древныйшіе русскіе святые признаны были римскою Церковію (3). Но многіе ученые, продолжаеть Вердье, гораздо прежде этого времени признавали древнюю римскую Церковь католическою (въ смыслѣ латинской Церкви) и цѣлое общество ихъ начало переводить житія святыхъ русскихъ и издавать рядомъ съ жизнеописаніями латинскихъ святыхъ. Впрочемъ, многіе изъ нихъ еще колебались признавать ихъ святыми, другіе впадали въ крайность и всёхъ русскихъ святыхъ отъ начала русской Церкви и до XVI признавали католическими. Трудности въ этомъ авав были немаловажныя и ихъ не одольль, въ сторонъ и Кульчинскій въ сочинении Specimen Ecclesiae Ruthenicae, въ которомъ старался доказать, что русская Церковь въ лицъ своихъ главныхъ представителей всегда была подчинена престолу папы (3). Таково, по словамъ г. Вердье, историческое развитіе о латииствів древней русской Цер-Выведемъ отсюда естественныя и необходимыя заключенія, къ которымъ призываетъ пасъ самъ авторъ въ начале своей статьи (4). Воть они: латинская Церковь то не признавала, то признавала древнюю нашу

<sup>(1)</sup> crp. 134.

<sup>(°)</sup> стр. 135.

<sup>(\*)</sup> crp 135-137.

<sup>(4)</sup> crp. 134.

Церковь латинскою; тоже самое делали и ея ученые. Иначе говоря: какъ въ опредъленіяхъ латинской Церкви, такъ и въ мибијяхъ ея ученыхъ видно противорбчіе касательно вопроса о латинствъ древней русской Церкви. Послѣ сего спрашивается: какъ же мы, Русскіе, можемъ считать для себя обязательнымъ латинство, на основаніи указываемаго намъ приміра древней нашей Церкви, когда сами Латиняне то отвергали, то допускали этотъ примъръ? Самъ авторъ видълъ это противоръчіе: но по недостатку ли уваженія къ дъйствіямъ своей Церкви, которое такъ ръзко бросается въ глаза въ сочипепіяхъ новъйшихъ поборниковъ папы, или просто по несостоятельности своихъ изследованій, онъ мало обратилъ впиманія на это противорѣчіе и не объяснилъ его удовлетворительно. Оставляя въ сторонъ свою латинскую Церковь, онъ старается только загладить противоръчіе во взглядахъ на русскую Церковь латинскихъ ученыхъ и говоритъ, что во времена Поссевина русская схизма, достигшая полной своей силы и фанатизма, заслонила передъ его глазами свою недавность ('), а что касается до позднъйшихъ ученыхъ, которые противоръчили Поссевину и сами впадали въ крайности, то трудно имъ было не прейти границъ, — это бываетъ при всякомъ переворотп мнъній (3). Но ни то, ни другое объяснение не смываетъ пятна съ римской Церкви, допустившей это противоръчів, да и не объясняетъ удовлетворительно самаго переворота во мивиіяхъ ученыхъ ея о древней русской Церкви. Принимаемъ на себя трудъ объяснить этотъ переворотъ во взглядѣ ла-

<sup>(&#</sup>x27;) стр. 134.

<sup>(°)</sup> стр. 135.

типскихъ ученыхъ на древнюю русскую Церковь, — переворотъ, который увлекъ и самую Церковь латинскую и заставилъ ее стать въ противоръчіе съ прежнимъ своимъ взглядомъ на русскую Церковь.

Поссевинъ, равно какъ и его предшественники и современники очень хорошо знали и были убъждены, что Церковь русская съ самаго начала своего не подчинялась папъ, всегда была схизнатическою, по миънію латинской Церкви, а потому когда они уб'єждали русскихъ къ унія, то отнюдь не указывали на мнимое латинство русской Церкви въ древнія времена, напротивъ они старались убъдить ихъ, что Церковь русская всегда заблуждалась, пребывая въ единеніи съ Церковію греческою, потому что греческая Церковь только до временъ Фотія и Керулларія была православною. Въ такомъ именно духв написано было, по порученію Поссевина, въ Вильнъ сочинение о заблуждении Русскихъ и Грековъ, отделяющихся отъ Церкви латинской ('), и потомъ о согласіи св. Отцевъ и древней восточной Церкви съ латинскою, написанное Грекомъ уніятомъ Аркудіемъ, по порученію уніятскаго митрополита Поцъя (1). Согласіе Церквей до Фотія и раздъленіе ихъ послв того времени, -- вотъ положенія, которыя тогда принямали и Русскіе и Латиняне. О согласіи съ латинскою Церковію древней Церкви русской тогда не было и помину. Даже епископы западно-русскіе, принявшіе унію, не рашали вопроса: была ли унія въ древней Россіи до Исидора или ніть, какь это видно изъ соборныхъ двяній и ихъ грамотъ. Въ такомъ поло-

<sup>(1)</sup> Акты Запал. Рос. т. 4 № 33.

<sup>(3)</sup> Libri VII de concordia Ecclesiae mag. 1672 r.

женіц оставался этоть вопрось до начала унін, т. е. до монца XVI стольтія. Но съ этого времени его начинають рашать иначе. Православные Литовцы, отвергая унію, высказывали прежде всего и чаще всего ту мысль, что унія діло новое, неслыханное, невідомое ихъ преднамъ. Поборники упін сочле нужнымъ докааывать противное. Ісзунтъ Скарга и за намъ Поцъй первые высказаля мысль, что унія существовала въ Россіи и прежде (1). Нужны были доказательства, свиавтельства. Поцви не затруднился найти ихъ. Въ 1605 году онъ объявиль объ открытін имъ одного древняго памятника, въ которомъ будто бы доказывалась эта мысль (1). Литовско-польскіе уніяты Латиняне бросились на этотъ минмый памятникъ древности со всею ісзунтсною ревностію и искусствомъ къ его разработкъ, т. е. къ выдумкамъ и поддълкамъ всякаго рода. На высказанную Скаргою и Поцвемъ тему въ продолжение слъдующихъ двухь столетій, т. е. XVII и XVIII, написано множество сочиненій (3), въ которыхъ она разработана со всевовможныхъ сторонъ до мельчайшихъ подробностей и въ которыкъ сочинители старались превзойти другь друга на нокажеціи событій русской церковной исторіи. Они ділали латинянами всіхъ русскихъ митрополитовъ, государей, весь народъ, такъ что схизматиками оставались только то Русскіе, которые не принимали брестской унів. Вследствіе этого-то перево-

<sup>(&#</sup>x27;) Skerga—a vzadzie i iedanasci Kesciała Bażego pod jednym pasterzem i o Grackim i Ruskim od tei jednosci odstąpieniu 1890 r.—Pociej jednosc S-ta Cerkwi Wschodniej i Zachodniej.

<sup>(\*)</sup> Акты Запад. Росс. т. 4 . № 164.

<sup>(\*)</sup> Hierarchia Cerkwi S-tey.... Dubowiczow. Wiara Prawoslawna Wschodniej Cerkwi Starewelski. Wiara Prawesławna--- Kulesza z ppoq.

рота во михніямъ литовско-польскихъ упіятовъ и латинанъ о древней Церкви русской и папы мало по малу начали намбиять свой прежній ваглядь на эту Церковь и вносить ея святыхъ въ свои святцы. Они въ этомъ случав, съ одной стороны платили дань уваженія къ юной своей дочери-уніятской Церкви, съ другой-думали сблизить съ собою упорныхъ схизиатиковъ -- литовско-польскихъ православныхъ. Мы викакъ не дозволяемъ себъ думать, чтобы автору неизвъстны были этв причины, побудившія латинскую Церковь измънять свой прежній взглядь на древиюю русскую Церковь, -- и понятно, почему онъ умолчалъ объ нихъ въ своемъ трудъ. Но имъемъ самое справедливое основаніе думать, что онъ, за исключеніемъ указаннаго сочиненія Кульчинскаго, совершенно незнакомъ съ уніятского литовско-польского литературого и не имблъ въ рукахъ своихъ тёхъ богатышихъ матерія довъ, какіе она заключаеть въ себъ для его предмета. Потому-то сочинение его, отличающееся минмою новивною, для знающихъ западно - русскую исторію представляется лишь неполнымъ повтореніемъ давно высказаннаго и въ Антиб давно отвергнутаго (¹). Вирочемъ будемъ справедливы и сознаемся, что есть въ труде г. Вердье нечто новое и самостоятельное. Это-взглядъ его на преднеть и самый выборь времени оть начала русской Церими до XII стольтія для наследованія. Анторско-польскіе уніятскіе и латинскіе писатели, менфе разборчивые въ средствахъ для достиженія своихъ цілей обык-

<sup>(1)</sup> Сборникъ Острожскій, Apocrysis, Ekthesis, Antigraphi, Өрйнос, Synopsis, Complement. Synopsis. Всё эти сочиненія можно видёть въ Императорской публичной библіотекв.

новенно задавали себъ громадныя задачи и доказывали существование въ России уни съ древивищихъ временъ и до позднъйшихъ. Г. Вердье дълаеть критическій выборъ событій и ограничиваетъ на первый разъ свои изследованія временемь до XII столетія—до начала крестовыхъ походовъ (1). Понятны побужденія, руководившія авторомъ при этомъ выборъ. Въ последней половинѣ XI столетія и особенно въ XII на Востокѣ уже совершенно уяснилось понятіе о неправославіи латинской Церкви, раздъление совершилось окончательно, и восточные христіане уже твердо признавали латинскую Церковь неправославною. Но до этого времени, по мивнію автора, было постоянное колебаніе на Востокъ; одни признавали, другіе отвергали отступленіе латинской Церкви отъ истины, иначе говоря, по мысли автора, отъ Фотія патріарха, во время котораго началось Христіанство въ русскомъ государствъ, и до XII стольтія все это время было для восточныхъ и русскихъ христіанъ переходнымъ состояніемъ отъ единенія съ латинскою Церковію къ отделенію отъ нея (1). Не обращая почти никакого вниманія на голосъ собственно Церкви-греческой и русской, голосъ, въ которомъ всегда былъ видънъ ръшительный приговоръ о Церкви латинской, авторъ обращаеть внимание на дъйствія частныхъ лицъ и частныя событія, въ которыхъ выражалось колебаніе. Словомъ, оставляя въ сторонъ светлый и живой источникъ ученія Церкви, обращается къ мутной водв человвческихъ страстей и личныхъ мнъній, чуждыхъ Церкви греческой и рус-

<sup>(&#</sup>x27;) crp. 133.

<sup>(3)</sup> crp. 180.

ской. Воть собственно кругь его изследованій, и воть первая особенность его труда въ ряду однородныхъ съ нимъ сочиненій литовско-польскихъ уніятовъ и латинянъ. Съ другой стороны литовско-польскіе уніятскіе и латинскіе писатели, когда доказывали важность для Русскихъ единенія сълатинскою Церковію, то прежде всего указывали, какъ и естественно ожидать, на пользу его по отношенію къ въчному спасенію человъка и доказывали гибель для души схизмы. Г. Вердье, слѣдуя въроятно утилитарному направленію нынъшняго въка и какъ бы въ соотвътствіе сочиненію г. Гагарина, выставляетъ на видъ временную житейскую выгоду уніи и съ этой стороны предполагаеть разсмотрыть единеніе съ латинскою Церковію древней Церкви русской, Il ne s'agit pas seulement de montrer, que les Russes ont été d'abord et longtemps membres de notre Eglise, mais aussi comment ils l'ont été et avec quels avantages même temporeles (стр. 137). Вотъ другая особенность труда г. Вердье въ сравнении съ однородными трудами его предшественниковъ. Въ этомъ-то кругъ предзанятыхъ мыслей и односторопнихъ взглядовъ вращаются почти всь изследованія г. Вердье.

Основныя положенія его сочиненія слідующія:

- 1) Прежде обращенія Россіи въ Христіанство миссіонерами патріарха Игнатія или Фотія, часть ея уже была обращена, следовательно была латинскою, какъ и вся Церковь. Въ обращеніи этомъ участвовали Латиняне.
- 2) Первый епископъ, огласившій Евангеліемъ Варяго-Руссовъ, былъ посланъ къ намъ Игнатіемъ, патріархомъ католическимъ, а не Фотіемъ схизматикомъ.
  - 3) Великая княгиня Ольга приняла в ру отъ тъхъ

Грековъ, которые оставались въ общеніи съ престоломъ римскимъ. Она даже призывала и приняла латинскаго епископа.

- 4) Владиміръ и русскій народъ тоже обращены въ Христіайство пребывавшими въ единеніи съ Римомъ Греками и при содъйствін миссіонеровъ латинскихъ. Первыя латинскія учрежденія въ русской Церкви.
- 5) Первые латинскіе апостолы Россіи Бруно и 18-ть его учениковъ. Вліяніе Латинянъ Норманновъ на обращеніе къ Христіанству Варяговъ, обитавшихъ въ Россіи.
- 6) Церковь греческая, продолжавшая непосредственно сообщать Россіи благо Евангелія, не была схизматическою, т. е. не была въ раздёленіи съ латинскою Церковію ни во времена Владиміра, ни прежде 1054 г. (время Михаила Керулларія).
- 7) Въ это время Русскіе дали у себя убѣжище легатамъ папскимъ, отлучившимъ Керулларія. Мало того, —еще не много прежде русскіе князья какъ только замѣтили, что греческая Церковь начинаетъ отдѣляться отъ римской, свергли съ себя иго патріарховъ греческихъ и, принявъ направленіе противоположное Грекамъ, скрѣпляли тогда свое единеніе съ латинскою Церковію новыми узами.
- 8) Эти новыя узы Россіи съ Римомъ авторъ видить въ многочисленныхъ бракахъ русскихъ князой съ Латинянами.
- 9) Въ XI въкъ Россія вступаеть въ общеніе съ Европою, усвояя себъ латинское Христіанство и этимъ путемъ вступая подъ особенное нокровительство панъ и соборовъ.
  - 10) Это не должно удивлять читателя, потому

что, и послів Михаила Керулларія, во второй половинів XI столівтія, схизма, т. е. отдівленіе отъ Церкви латинской, не укоренилась въ греческой Церкви. Движеніе латинское, вызванное крестовыми походами и развившее въ послівдствій сімена раздівленія между Латинянами и Греками, теперь скріпляло между ними узы единства, столь необходимаго для византійской имперіи. Но Русскіе съ большею свободою, чімъ Греки участвовали въ этомъ движеній, которое тогда поставило всі народы въ кругъ дійствій папы.

- 11) Дошедши до конца XI стольтія и не находя въ Россін схизмы, авторъ возвращается назадъ, излагаетъ исторію русскихъ святыхъ, по его мивнію, латинствовавшихъ, жизнь монашескую и прекрасныя начала русской цивилизаціи, рожденной, по его мивнію, также отъ латинской Церкви. Признаніе русскихъ святыхъ уніятскою Церковію и чествованіе въ русской Церкви латинскихъ будто-бы святыхъ XI и XII въка приводитъ автора къ тому же заключенію, т. е. что Россія въ это время признавалась и была латинскою.
- 12) Наконецъ онъ останавливается на праздникъ перенесенія мощей св. Николая изъ Миръ-Ликійскихъ въ Баръ, праздникъ, отвергнутомъ Греками и введенномъ въ Россію будто-бы по соборному опредъленію папы.

Разсмотримъ каждое изъ этихъ положеній и просабдимъ ихъ развитіе въ сочивеніи г. Вердье.

I.

«Прежде обращенія Россіи миссіонерами греческими, посланными Игнатіємь патріврхомь или Фотіємь, часть ея уже была обращена нь Христіанству; сль-

довательно была католическою, какъ и вся Церковь; въ этомъ обращении участвовали проповъдники латинские» (Вердье стр. 141—149).

Всякій Русскій, сколько нибудь знакомый съ отечественною церковною исторією, естественно можеть ожидать, что авторъ въ этомъ отделе своихъ изследованій особенное вниманіе обратить на древнія свидътельства о проповъди въ предълахъ Россіи Апостола Андрея и его учениковъ, что онъ постарается изслівдовать, какіе сліды Христіанства остались въ Россіи отъ этой проповъди и какую связь имъетъ съ ними позднъйшее Христіанство въ Россіи. Словомъ: мы въ правъ бы ожидать, что авторъ въ этой стать вновь провърить и продолжить изследованія этого предмета, изложенныя въ нашемъ русскомъ сочинении: Исторія Христіанства въ Россіи до Владиміра. (1). Но авторъ нашъ вовсе незнакомъ съ этимъ сочиненіемъ, какъ и вообще съ новъйшими изслъдованіями русской духовной литературы. Мало того, онъ почему-то не любить преданій, касающихся Віры, и клеймить именемъ басней (3) всв историческія свидетельства объ апостольской у насъ проповеди -- свидетельства, которыя въ сущности признаны въ нашей духовной литературъ вполнъ достовърными и подтверждаются археологическими изследованіями настоящаго времени.

Вмъсто всего этого г. Вердье предпочитаеть начать дъло высшими соображеніями. Вотъ они:

Наши Варяго-Руссы поразительно сходны, по мийнію автора, съ одноплеменными имъ французскими Нор-

<sup>(&#</sup>x27;) Архии. Макарія С. П. Б. 1846 г.

<sup>(°)</sup> crp. 144.

маннами, поселившимися въ малой Нейстріи. Какъ тамъ, такъ и здесь Норманны сначала отличаются враждою къ христіанской Церкви, но какъ тамъ, такъ и здъсь они скоро сливаются съ массою народною и выбстб съ нею изъ враговъ дълаются поборниками Христіанства. Это ведеть автора къ тому заключенію, что, при самомъ прибытіп къ намъ Варяговъ, было у насъ уже сильно распространено Христіанство, иначе Варяги, горячіе и буйные язычники, не обнаружили бы такъ скоро стремленія къ Христіанству въ лицъ первыхъ князей русскихъ, какъ это мы видимъ въ последую щей исторіи (1). Мы должны сказать, что это, действительно, новое сопоставление фактовъ, какого въ нашей русской литературъ никто еще не дълалъ. Къ сожальнію только, оно не оправдывается событіями нашей исторіи. Здісь мы вовсе не видимъ, чтобы наши Варяги, подобно французскимъ Норманнамъ, отличались особенною ревностію къ язычеству въ сравненіи съ мъстнымъ населеніемъ и чтобы это населеніе преимущественно передъ Варягами знакомо было съ Христіанствомъ. Напротивъ, мы имбемъ факты, которые показывають, что преимущество въ этомъ последнемъ отношеніи было па сторонъ Варяговъ. У насъ первые извъстные христіане и первые христіанскіе мученики были Варяги, а не природные Славяне (1). Поэтому мы поневол'в должны думать, что авторъ съ какоюлибо предзанятою мыслію, а не на основаніи фактовъ указываеть намъ на какое-то особенное родство между нашими и французскими Норманнами и находить между

<sup>(1)</sup> crp, 141-143.

<sup>(°)</sup> Сверхъ того-были ли эви Варяги Норманны, не доказано. Въроятиве, что они Славяне-изъ особаго славлискаго племени.

тъми и другими поразительное сходство по отношенію къ Христіанству въ той и другой сторонъ. Это новое сопоставление фактовъ, какъ видимъ, не имфетъ върнаго основанія въ нашей исторіи и можетъ быть названо произвольнымъ взглядомъ на вещи. основательные то положение автора, что Славяне, окруженные съ Юга и Запада христіанами, не могли не знакомиться съ Христіанствомъ и не принимать его въ первые въка Христіанства до ІХ въка включительно, Подтверждение этого вывода авторъ находить въ словахъ Евсевія, по которому христіанскіе пропов'єдники проходили съ проповъдью всб страны. Затъмъ онъ приводитъ общеизвъстныя свидътельства древнихъ о Христіанствъ въ Россіи-о св. Климентъ, нъкоторыхъ епископахъ древнихъ южнорусскихъ епархій; наконецъ о томъ, что Кириллъ и Менодій своею проповідію Казарамъ и особенно своими учеными трудами много содъйствовали усиленію Христіанства въ Россін (1). Изъ этихъ, давно изв'Естныхъ намъ, свидетельствъ авторъ выводить следующее заключение: Россія была обращена къ Христіанству въ первые въка и въ этомъ обращении участвовали греческие и вм вств .съ ними латинскіе проповѣдники (\*). Заключеніе это, положинь, върное, но изъ него ничего нельзя вывести въ пользу главной мысли автора, будто Россія всегда была датинскою, потому что никакъ нельзя доказать несомнънно, что древнее Христіанство Россіи имъло живую и непрерывную связь съ последующимъ. Известно. что многократные наплывы варваровъ изъ предъловъ

<sup>(1)</sup> crp. 143-148.

<sup>(°)</sup> crp. 148-149.

Азія до IX въка не разъ уничтожали всъ труды христіанскихъ проповідниковъ, - такъ что въ нын і шиемъ новороссійскомъ краж Христіанство песколько разъ возникало какъ бы совершенно вновь. А потому никакъ нельзя доказать, что Христіанство, распространенное, положимъ, въ извъстномъ мъстъ Россіи латинскими проповъдниками, существовало непрерывно до всеобщаго крещенія Россіи, а тімь болье трудно или, скажемь лучше, невозможно доказать, что это Христіанство со встми своими латинскими особенностями сохранилось до позднъйшаго времели, а не слилось съ Христіанствомъ греческимъ и не составляло съ нимъ одной православной въры. Но авторъ нашъ не стъсняется ни трудностями, ни даже невозможностію діла. Онъ признаеть Христіанство русское IX стольтія латинскимъ и отличнымъ отъ въроисповъданія Грековъ, слъдовавшихъ Фотію, и между прочимъ приводить то основаніе, что Кириллъ и Менодій, имъвшіе вліяніе на распространение Христіанства въ Россіи чрезъ Казаръ и посредствомъ перевода св. Писанія, действовали по указанію патріарха Игнатія, слідовательно дійствовали въ духѣ латинской Церкви, а потому и Христіанство русское, по мысли его, имело тогда тоть же характеръ, т. е. латинскій ('). Остановимся на этой мысли автора, чтобы видъть всю несостоятельность его изследованій и недобросов'єстность выводовъ. Для большаго безпристрастія въ этомъ деле, выскажемъ нашъ взглядъ на проповъднические труды св. братьевъ, Кирилла и Месодія, единственно на основаніи изслідованій западныхъ писателей-Шафарика и Мацвевскаго.

<sup>(1)</sup> crp. 149.

Воть какъ происходило это дело по изследованіямъ Шафарика и Мацвевскаго: около половины IX въка казарскій ханъ просиль греческаго императора прислать къ нему христіанскаго пропов'єдника для оглашенія евангельскою пропов'ядію казарскаго народа. Съ этой цілію отправленъ къ Казарамъ (840 г.) Константинъ, иначе Кириллъ. Не важно то, къмъ именпо былъ послапъ св. Кириллъ, по важно то, въ какомъ дух в онъ дъйствоваль, а онъ дъйствоваль далеко невъ дух в латинской Церкви. Въ это уже время, по мивпію Шафарика (1), и особенно посл'в возвращенія своего въ Константинополь, св. Кириллъ более и боле приходиль къ убъжденію, какъ важно для варварскихъ народовъ имъть св. Писаніе и богослужебныя книги на ихъ родномъ языкъ и, соединясь въ Константинополъ съ своимъ братомъ Менодіемъ, приступилъ къ составленію этого труда на славянскомъ языкъ, желая сдълать участниками этого благодъянія Славянъ, по всей въроятности, единоплеменниковъ своихъ. Следовательно, св. Кириллъ, котораго г. Вердье считаетъ латинскимъ проповъдникомъ, дъйствовалъ вопреки постаповленію латинской Церкви; ибо извістно, что латинская Церковь не допускаеть употребленія въ церкви св. Писанія на другомъ языкѣ, кромѣ латинскаго. Если бы св. Кириллъ былъ проникнуть духомъ латинской Церкви и чуждался тогда приверженцевъ Фотія; то никакъ не задумалъ бы такого дела, которое явно противорьчить постановляціямь латинской Церкви. Но что, дъйствительно, ни онъ, ни св. Менодій не были поборниками латинской Церкви и что они не были вра-

<sup>(1)</sup> Славии. древи. Шафарика т. 4. стр. 315-316.

гами тъхъ людей, которые дъйствовали по отношенію къ латинской Церкви въ духв Фотія, это неоспоримо доказывается дальнъйшими дъйствіями св. братьевъ. Св. братья съ первыми начатками своего труда, столь чуждаго духу латинской Церкви, отправились прежде всего именно въ ту сторону, которая вскор в же сдвлалась спорною стороною между греческою и латинскою Церковію и гдв последняя старалась утвердить свои обряды, на мъсто восточныхъ. Ихъ трудами обращенъ былъ къ Христіанству болгарскій князь и распространено славянское богослужение, которое тогда же стало важивищею преградою для распространенія здівсь папской власти (1). Такимъ образомъ св. Кириллъ и Меоодій, здісь уже, хотя можеть быть и ненаміренно, явились противниками папы. Но еще болбе явными противниками папы явились св. братья своими трудами въ Моравіи. Когда св. братья ознакомили Болгаръ съ своимъ переводомъ, то въсть объ этомъ новомъ благодъяніи быстро разнеслась между славянскими народами и достигла Моравіи. Моравскій князь Ростиславъ, тогда независимый отъ германскаго императора, узнавъ объ этомъ и желая, между прочимъ, черезъ связь съ Константинополемъ ослабить у себя вліяніе Запада, въ 862 году отправиль посольство къ греческому императору и приглашалъ къ себъ Кирилла и Менодія (°). Для Константинополя было тогда очень важно исполнить просьбу Ростислава. Римская Церковь тогда очень сильно объявляла свои притязанія

Digitized by Google

<sup>(1)</sup> Шафарикъ—славянскія древности т. 4. стр. 317; Мацъевскій—Исторія первобытной Церкви у Славянъ стр. 43.

<sup>(\*)</sup> Мацвевскій стр. 44-47.

на славянскія области, входивийя въ составъ константанопольского патріархата и имперіи, и, посылая туда своихъ священия ковъ и епископовъ, уничтожалъ обряды Церкви восточной; но вмісті съ латинствомъ въ этихъ областяхъ неръдко распространялась и власть германскихъ императоровъ, такъ что эти области погибали для Константиноподя и въ церковномъ и въ гражданскомъ отношенія. Поэтому какъ для императора константинопольскаго, такъ равно и для патріарха было очень важно, чтобы въ этихъ странахъ былъ распространенъ переводъ св. братьевъ, который самымъ естественнымъ и въ тоже время самымъ сильнымъ образомъ привязывалъ Славянъ къ Константинополю и отклонялъ отъ Запада. Греческій императоръ Михаилъ, исполняя просьбу Ростислава, самъ убъждаль отправиться въМоравію (') св. братьевъ, вфроятно, предвидъвшихъ ясно всв опасности своего будущаго назначенія и чуждавшихся его. И действительно, опасенія ихъ были не напрасны. Въ Моравіи ихъ проповъднические труды въ духъ восточной Церкви и неимовърные успъхи ихъ проповъди, столь близкой сердцу Славянъ, воздвигли на нихъ гоненіе со стороны датинско-намецкаго дуковенства. Оно дало знать въ Римъ о новыхъ трудахъ Кирилла и Меоодія, оглашая ихъ нововводителями и даже еретиками. Св. Меоодій (сперва вивств съ братомъ, а въ последствій одинъ) два раза долженъ былъ вздить въ Римъ для оправданія (1). Конечно, въ этихъ путешествіяхъ Месодія въ Римъ и

(°) Такъ же у Шасар. 318, 320; у Макаев. сър. 48-49. 56.

<sup>(</sup>¹) Тамъ же стр. 44. Шасар. 317; ножное собр. афтоп. т. 1 стр. 11; смотри статью Фессана Проноверная о жилъ Масреурбина § 8.

особенно въ томъ, что онъ оба раза возвращался оттуда съ честію, Латиняне видять доказательство того, что Меоодій подчинялся папів и дівствоваль въ его дух в (1). Но кто, судя безпристрастно, не увидить здесь со стороны папъ явной уступки неисправимому делу, а со стороны Меводія настоятельной необходимости имъть сношенія съ пацами? А что Менодій, дъйствительно, не дъйствоваль въ духъ Латинянъ, а напротивъ быль для нихъ нецавистнымъ, это лучше всего доказываетъ дальнъйшая судьба св. Меоодія. По смерти Ростислава св. Апостолъ Моравіи быль лишенъ прежняго своего значенія, удалень оть дель и кончиль жизнь свою почти въ нищеть и при жестокихъ огорченіякъ отъ своихъ враговъ духовныхъ нѣмецко-латинскихъ (1) За что же страдалъ св. Меоодій? За то ли, что ревностно дъйствоваль въ духв напы? О, далеко нътъ! За то, что своимъ переводомъ книгъ свящ. Писанія и богослужебныхъ на славянскій языкъ св. братья положили явную, наглядную печать раздёленія между Славянами греческого в фроиспов фданія и Латинянами, — за то, что вмъсть съ тъмъ они положили начало той непрерывной борьбы, какая до сихъ поръ продолжается между славянизмомъ и латинствомъ и которой не могутъ подавить никакія усилія папъ и латинскихъ правительствъ. - Посредствомъ этого безсмертнаго труда св. братьевъ и мы Русскіе впервые услышали Евангеліе на языкѣ родномъ, а не латинскомъ,

<sup>(1)</sup> Мивніе это довольно обстоятельно опровергнуто Ософиномъ Прокоповиченъ въ особой статейки, изд. 1722 года и посвященной разбору иниги Мавроурбина—о народи словенскомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Шаф. стр. 320.

и этимъ прежде всего стали отличать себя отъ Латинянъ, сроднялись съ мыслію о различіи между правовославіемъ и латинствомъ и чуждались всего латинскаго. Какъ же послѣ этого г. Вердье осмѣливается указывать на св. братьевъ Кирплла и Меоодія, какъ на поборниковъ латинства и первыхъ насадителей его въ Россіи? Не злонамѣренное ли это искаженіе событій и не явная ли это клевета на святыхъ славянскихъ Апостоловъ, которые первые и научили насъ отличать восточно-православное вѣроисповѣданіе отъ западно-латинскаго (')?

<sup>(1)</sup> Недавно мы прочитали въ церковной газеть, издаваемой въ Будинъ, статью: «Какого обряду были св. Кириллъ и Мееодій»? ( 16 6 и 7), въ которой авторъ разбираетъ современныя сочинения о св. едавянскихъ Апостолахъ и на основаніи лучшихъ новійшихъ изслівдованій утверждаеть, что св. Кирилль и Менодій держались обрядовь восточной Церкви. Конечно, какъ уніять, писатель не могъ развить вполнъ своихъ мыслей и сказать прямо, что св. братья держались не только обрядовъ, но и всего ученія Церкви восточной, а не латинской, но нельзя не замътить, что и сдъланный авторомъ шагъ очень великъ и дълаеть честь его безпристрастію. Вотъ многознаменательныя слова этого писателя: «достохвальное усиле г. Д. Гинцеля (автора соч. Geschichte der slawenapostel Cyrill und Method und der slawischen Liturgie-Leitmeriz 1857) - цредставить правовърность (ортодоксію) нашихъ св. Апостоловъ въ такомъ видів, чтобы никто ни издалека не смълъ тронуться ея, склонило его къ тому, что опъ всъми способами старается доказать, что литургія, введенная ими въ Моравію, была обряда Церкви латинской. Сколь ни пламенною ревностію преданы мы святому престолу, этому-го средоточію единства, и сколь вы въ то же время пламенною ревностію почитаемъ нашихъ богоуго дниковъ (св. Кирилла и Менодія); однакожъ думаемъ, что, осмедившись вопреки мивнію г. доктора Гинцеля утверждать, что литургія, которую соверщали наши святые, была обряда славяно-греческаго, мы чрезъ это не нарушаемъ ни ихъ ортодоксіи, ни нашего горячаго къ нимъ благоговънія, обезпечивая себя еще разъ оговоркою, что это мы дълаемъ не изъ пренебреженія уваженія къ Раму... но единственне изъ любен къ правдъ?! ЛЕ 6 стр. 44.

«Первый епископь, огласившій русскихь еванівльскою проповидію, быль послань св. Игнатівнь, католическимь патріархомь константинопольскимь, а не Фотіємь, патріорхомь схизматическимь и самозваннымь» (Верд. стр. 149—161).

Проверяя изследованія г. Вердье о мнимомъ латинствъ Россіи до половины IX въка и показывая ихъ несостоятельность, мы, между прочимъ, высказали мысль, что если бы даже возможно было доказать, что въ тогдашнее время въ Россіи утверждали христіанство Латинскіе пропов'ядники со всіми особенностями латинской Церкви, то и тогда авторъ нашъ не достигаль бы еще главной своей цёли — показать намъ непрерывность латинства въ нашей Церкви, потому что при этомъ оставалось бы еще доказать, дъйствительно ли тогдашнее мнимое латинство сохранилось у насъ въ последующія времена, но доказать это решительно невозможно. Г. Вердье не стъсняется однакожъ невозможностію дела, или яснее сказать, онъ насильно заставляеть и себя и читателя не върить этой невоз-Онъ, какъ нельзя болье, въренъ своей заможности. дачь - доказать, что Россія непрерывно была латинскою, и потому, заключивъ прежнія свои изслідованія твиъ положениемъ, что Христіанство въ Россіи въ ІХ въкъ было латинскимъ, потому что Кириллъ и Мееодій, славянскіе пропов'ядники, д'яйствовали по указанію латинствовавшаго будто-бы патріарха Игнатія, онъ теперь подтверждаеть такое заключение новымъ положеніемъ, именно что Русскій народъ, подготовленный къ Христіанству латинскими проповъдниками, теперь (во времена Оскольда и Дира) принимаеть епископа, присланнаго отъ Игнатія, а не отъ Фотія,—это, но мысли автора, значить, что онъ приняль такого епископа, который будто бы дъйствоваль въ дукъ латинской Церкви и утверждаль у насъ латинство, совершенно чуждое ученію Фотія, т. е. ученію Церкви восточной и нынъшней русской.

Однакожъ какъ бы невольно сознавая слабость своего положенія, желая между твиъ снолько нибудь предрасположить читателя въ свою нользу, г. Вердье самъ показываеть маловажность настоящихь своихь изслёдованій. Не здъсь, говорить онь, главный пункть наше-10 положенія, (что русская Церковь была латинскою); потому что теперь было только часткое обращения Русских вы Христіанству, - масва націи рувской совлалась христівнекою уже при Владиміры. Кромь тако, говорить от , такъ накъ вст впископы, поставленные Фотіемь, были низложены; то тоже было бы ж съ русскимь епископомь (если бы онь быль послань сюда Фотіемъ), развъ только въ силу всобеннаго разрышенія римскаго престола оне сопраниле бы свои права. Во всякомь случаь, — схизма не могла бы предолжаться. Затъмъ, забъгая впередъ и приводя еще не доказанныя положенія, онъ говорить: не забудежь напонець, что, хотя раздиление между Риможь и Константинополемо обнаружилось при Фотть, но прошло, по крайней мпрь. два стольтія, пока оно совершилось окончательно, и что даже посль того Русские еще долгое время тысно связаны были съ Римомь (1).

<sup>(\*)</sup> стр. 149—150.

«Въ этомъ отношении, заключаетъ авторъ, сопресъ этот (т. е. кът быль послань первый обископь русскій Игнатіємъ, или Фотіємъ) импеть второстепеннее эначеніев (°). Мы съ своей стороны скажемъ гораздо болбе. Вопросъ этотъ для насъ не имбеть никакой важиности, потому что какъ Фотія патріарха, такъ ражно и патріарха Игнатія вы считаемъ православными. Игратій даже у вась, какь и у Латинянь, признается святымъ; следовательно для насъ решительно вее равно, къмъ изъ нихъ посланъ къ намъ первый енископъ, -- отъ этого православіе нашей Церкви не страдаеть ни мало. Но не таково положение нашего автора; ену личего не все равно, кънъ посланъ къ намъ первый еписконь изь Константинополя,-Игнатіемъ, или Фотомъ; потому что последній у него заклеймень именемъ свизматика и незаконваго патріарка. Слъдоватепьно, еслибы онъ согласился, что къ намъ нервый ениекопъ присланъ Фотіенъ; во въ наслёдованіяхъ его опивался бы чувствительный пробыть, - оказалось бы, чте наша древняя Церковь не всегда была латинскою. Этого-то пробъла и избъгаеть г. Вердье всеми мерами; не не желая обнаружить своихъ действительныхъ нобужденій къ этому труду, онъ прикрываеть ихъ слівдуйнене высли: второстепенное, говорить онъ, импеть гививния вопрось о томь, къмь быль прислань вь Россію персый епископь, Фотіємь или Игнатіємь, однако не неципсино (il n'est pas cependant hors de propòs) изслидоветь, кому принадлежать начатии столь богатой жатвы (обращенія въ Христіанству Россів), виновнику ли схизмы (Фотію?), или его жертвь — благородному защитнику

<sup>(1)</sup> CTp. 150.

единенія (перковнаго— Игнатію), не неумьєтно тьмь болье, что есть Русскіе, которые во этомь мнимомь началь (своей Церкви отъ Фотія) ищуть предлога къ тому, чтобы, подобно слепцамь, держаться посльдователей Фотія (стр. 150).

На грубый тонъ рѣчи г. Вердье мы не считаемъ нужнымъ отвъчать чъмъ-либо другимъ, кромъ молчанія. Но разбирая самое діло, скажемъ, что ті Русскіе, ('), которые доказывають, что первый нашъ епископь быль прислань къ намъ Фотіемъ, не имъють, какъ и мы, никакой надобности находить въ этомъ предлогъ для своей следой будто-бы привязанности къ последователямъ Фотія, потому что им'вють для этого другія, более решительныя побужденія. Если же высказывають они, что первый ецископъ къ намъ былъ присланъ Фотіемъ; то высказывають это не по предзанятой мысли, а какъ истину, --- высказывають то, что действительно было. Что же касается собственно до насъ, то кромъ высказаннаго уже побужденія доказать истину, имъемъ еще въ виду обличить ожесточенную ненависть автора къ знаменитому Фотію, - ненависть, которою проникнута вся эта статья и которая по мостамъ высказывается самынъ возмутительнымъ образомъ.

Событіе, которое разбираеть здісь авторъ, можеть быть представлено въ слідующихъ главныхъ чертахъ.

Два князя Оскольдъ и Диръ, утвердившіеся въ Кіевѣ вскорѣ по основаніи Рюрикомъ русскаго государства, напали на Константинополь въ исходѣ 864 или въ началѣ 865 года въ царствованіе императора Ми-

<sup>(1)</sup> Ист. Карама. Т. 1. стр. 119—120 и прим. стр. 111. Истор. Христіанства до Владиміра стр. 279—283.

ханла III и въ патріаршество Фотія. По усердной молитвъ патріарха, императора и народа, Руссы чудеснымъ образомъ потерпъли поражение и съ слабыми только остатками возвратились на родину. Пораженные небесною помощію, видимо ниспосланною Грекамъ, они тогда же отправили посольство въ Грецію для заключенія мира и вибсть сътьмъ просили себь крещенія. Соправитель Михаила Василій Македонянинъ заключилъ съ ними миръ, а патріархъ Фотій отправиль къ нимъ въ томъ же 866 году или въ началъ 867 года епископа, который, удостов вривъ язычниковъ въ истин в Евангелія чудомъ, крестиль ихъ и сделался первымъ епископомъ своей новой паствы, которая такъ полювъру и своего пастыря, что патріархъ била новую Фотій въ окружномъ своемъ пославіи 867 года съ похвалою отзывался о ней (тамъ же).

- Г. Вердье нужно доказать, что этотъ первый русскій епископъ быль послань не патріархомъ Фотіємъ, а Игнатіємъ. Но онъ не довольствуется лишь тъмъ, чтобы доказать, что не Фотій, а Игнатій послаль въ Россію этого епископа. Нѣтъ! онъ хочеть уничтожить участіе Фотія въ пѣломъ событіи, а потому доказываетъ еще, что при пораженіи Руссовъ не было никакого чуда (но молитвъ Фотія) и что это пораженіе не имъло никакой связи съ послъдующимъ затъмъ обращеніемъ Руссовъ къ Христіанству (расположенныхъ къ принятію его чудомъ, испрошеннымъ у Бога Фотіємъ). Такъ велика ненависть г. Вердье къ знаменитому поборнику истины восточной Церкви! Такимъ образомъ въ этомъ отдълъ изслъдованій г. Вердье три положенія:
- а) При пораженіи Руссовъ у Константинополя не было никакого чуда.

- б) Поражение это не имёло связи съ послёдующамъ обращениемъ ихъ къ Христіанству.
- в) Обращение это случилось, после ниспровержения Фотія, при натріарх в Игнатіи, тогда вновь возстановленновъ (1).

Доназывая всё эти положенія, авторъ пользуєтки следующими, благопріятными для него, обстоятельствами: во-первыхъ, --- все событие это совершилось въ про-долженів какого-нибудь года или двухъ: сивдовательно у историческихъ свидътелей объ немъ очень легкомогли быть смешиваемы предшествующія обстоятельства съ последующими, - темъ более, что въ это время въ Константинополв произошло много перемвиъ. Всвторыхъ: объ этомъ событи говорять до двенадцати писателей, но такъ, что один описывають его начало, другіе продолженіе, третьи конець. Правильное понятіе о немъ, очевидно, можно получить, сведя въ одно все свидетельства, но если разрознить ихъ, то невозможно миновать недоразумбній и противорбній. Этимъ и пользуется нашъ авторъ: онъ приводить свидетельства эти разрознению, приводить одии, оставляя въ стороне другія. Воть обстоятельства, благовріятими для нашего автора, и надобно отдать ему справедливость, -- онъ пользуется ими очень свободно и искусно!

а) Г. Вердье рашительно не допускаеть того по-

<sup>(1)</sup> Мы въ этомъ отдълв не будемъ разбирать мыслей автора въ томъ норядкв, какъ ови у него меложены, потому чте они у цето здвсь въ большомъ безперадив: отъ одного положенія онъ переходить къ другому и опять возвращается назадъ, нескладно связывая и смышивая одно съ другимъ. Поэтому мы старались представить мысли автора въ последовательной связи и въ этомъ порядке опровергать ихъ.

высты почти современных греческих и славянскихъ лётеписцевь, что лодки Руссовь разбиты были бурею, которая немедленно поднялась после того, какъ погружена была Фотіенъ въ волны Босфора риза Божіей Матери, хранившаяся во Влахернскомъ храмв, и говорить, что это поражение могло случиться естественнымь образомь, при небольшемь даже вытры вы Босфорт ('). Что же возбудило въ авторъ такое ръшительное невърје въ это чудо? Невозможность его? Нисколько. Самъ авторъ говорить, что онъ далекъ отъ того, чтобы отвергать заступленіе Божіей Матери Константинополю. Онъ допускаеть, что это заступление могле быть выявано вврою цвлаго народа, страданіями натріарха Игнатія (паходившагося тогда въ заточеніи) в благочестивыми жертвами варваровь (людьми благочестившин, которыхъ мучили Руссы) (°). Но если такъ, если самъ авторъ признаеть это чудо возможнымъ, то почему же онъ отвергаеть его? Потому что, по его микнію, императоръ Миханлъ и патріархъ Фотій не могли быть достойными орудіями этого чуда. Всь согласятся, говорить онъ, что императоръ Михаиль и патріархь Фотій были мало способными орудіями, чтобы получить эту милость нева. Тогда могло бы кагаться, что небо утверждаеть этимь схизму, которая ему никогда пеблагоугодна (3). Намъ не нужно опровергать автора подробно и доказывать, что Господь избираеть орудія для своей милости не по выбору и суду людей и что если, но мивню г. Вердье, греческая схизма, какъ онъ называетъ восточное въроисповъданіе, не

<sup>(1)</sup> Стр. 153.

<sup>(°)</sup> Crp. 152.

<sup>(5)</sup> C1p. 152-153.

благоугодна Богу, то, по нашему убъждению, она предъ Господомъ совствить не такова, а вполнт благоугодна и мы въ правъ вывести заключение, что симъ чудомъ оправдано православіе греческой Церкви, и обличено, разумъется само собою, неправославіе Церкви латинской, и следовательно для Русскихъ, для которыхъ г. Вердье пишетъ свое сочинение его доказательство совершенно не убъдительно. Не имъемъ, говоримъ, нужды подробно доказывать все это. Самъ авторъ избавляетъ насъ отъ такого труда, --- онъ самъ даетъ намъ оружіе противъ себя сайдующими за тъмъ словами: если, продолжаеть онъ, это совпаденіе обстоятельство (пораженія Руссовъ бурею послъ молитвы патріарха и народа во Влахернскомъ храмъ и погруженія въ Босфоръ ризы Божіей Матери) такое, какт разсказывають намь византійскіе историки, и можеть быть признаваемо, какь промыслительнов (по дъйствію Промысла providentielle), то ничто однако не заставляеть нась видьть здъсь чудо ('). Но если, по словамъ г. Вердье, поражение Руссовъ по устроению Промысла совпадало съ молитвою Византійцевъ объ избавленіи отъ варваровъ; то не явно ли изъ словъ самаго г. Вердье, что между этими двумя событіями была связь и не явно ли, что Самъ Господь указаль людямъ на эту связь, допустивъ такое совпадение этихъ двухъ дъйствій — молитвы объ избавленіи и избавленія. Легкое ли туть было дуновение вътра, внолнъ достаточное, по мижнію г. Вердье, для истребленія лодокъ Русскихъ, или сильное т. е. буря, какъ говорять византійскіе историки, это все равно; важно то, что оно по устроенію Промысла, какъ говорить г. Вердье, совпадало съ молитвою объ избавленіи. Слёдовательно,

<sup>(1)</sup> crp. 153.

было необычайно. Но если самъ г. Вердье дълаетъ въ пользу этого событія такую уступку, то уже ничто въ его словахъ не заставляетъ насъ отвергать здёсь чуда. Отъ него мы больше и не требуемъ, а обращаемся для окончательнаго разъясненія дёла къ историческимъ свидетелямъ того времени, которыхъ г. Вердье упустилъ изъ виду. О чудесномъ избавленіи Константинополя отъ Руссовъ, по молитвамъ патріарха Фотія, говорить со всею подробностію прежде всего современникъ Георгій Амартоль, котораго г. Вердье вовсе не знасть въ своей статьф, но котораго сочинение описано у Алляція и находится въ Россіи въ переводъ въ нъсколькихъ спискахъ (1). Свидътельство Георгія буквально или съ сокращениемъ повторяють Левъ Грамматикъ, Георгій монахъ, Кедринъ, Зонара, Симеонъ Логоветъ (•) и потомъ почти буквально нашъ Несторъ (\*). Во всъхъ этихъ свидътельствахъ избавление Константинополя признается чудеснымъ. Но г. Вердье только некоторыхъ изъ нихъ упоминаетъ, какъ повъствователей, по его мнанію, баснословных, и противопоставляеть имъ только то, что современникъ событія Никита Паолагонянинъ ничего не говоритъ объ этомъ чудъ (4). Но г. Вердье забываеть, что Никита пишеть жизнеописаніе патріарха Игнатія, и какъ умный писатель, не делающій безъ нужды отступленій отъ главнаго своего предмета, о нападеніи Руссовъ упоминаеть на столько, на сколько оно касалось патріарха, т.е. что Руссы опу-

<sup>(&#</sup>x27;) XV t. Corp. hist. Byzant стр. 83—88; Русск. Истор. Спб. т. VI стр. 317—318.

<sup>(\*)</sup> Тамъ же стр. 313-317.

<sup>(3)</sup> Поли. Собр. русск. лвт. т. 1 стр. 9, слич. стр. 242,

<sup>(4)</sup> Стр. 152 прим. 3.

стопили одинъ монастырь св. Игнатія и мучили приближенныхъ его (Vita Ignatii въ VIII томѣ Concil. Нарижъ 1671 г. стр. 1203), -- между тъмъ какъ его современникъ Георгій Амартолъ пишеть літопись оть Адама до смерти Михаила III, потому, дошедши до времени нападенія Руссовъ на Константинополь, говорить объ немъ со всею подробностію ('). Затімъ г. Вердье противопоставляетъ указаннымъ нами писателямъ свидетельство Дандолы (XIII века), по которому Руссы, нападавшіе на Константинополь между 863 и 869 т. возвратились со славою (1); этимъ г. Вердье, вопреки свидътельству современника Георгія Амартола и шести позднъйшихъ писателей греческихъ и славянскихъ, которые всв жили прежде Дандолы, какъ будто хочетъ сказать, что, при нападеніи на Константинополь Руссовъ, не только не было чуда, но не было вовсе и пораженія Руссовъ! Странное усиліе доказывать любимую мысль! Не явный ли это знакъ, что г. Вердье живо чувствуетъ свое безсиліе въ этомъ споръ, и потому бросается безъ разбора на все, что можетъ служить ему опорою, руководствуясь в роятно правиломъ: авось либо читатель убъдится, что при поражении Руссовъ не было никакого чуда, что какъ схизматикъ, Фотій не быль достоинь его! Воть что собственно заставляеть его отвергать это чудо и искажать для этого всв свидътельства древности. Но у автора была и другая причина отвергать это чудо. Вотъ какая! Если при отраженін Руссовъ не было чуда, то очевидно

<sup>(1)</sup> Подробный разборъ этихъ свидътельствъ въ Исторіи Христіавства до Владиміра, соч. арх. Макарія стр. 261—269.

<sup>(3)</sup> Поли. Собр. р. л. т. 1, стр. 152, прим. 3.

ощи не всявлетніе его просили себі крещенія, а приведены были къ тому другимъ путемъ: слідовательно, опять Фотій туть ничімъ не участвоваль въ нхъ обращеніи.

б) Въ подтверждение этого последняго положения авторъ приводить свидътельство Константина Багрянороднаго о Русскихъ того времени, что это былъ народъ, не знающій ни кротости, ни уступчивости, и весьма быль далекь от познанія Бога и благочестія (1). Слівдовательно, по мысли автора, Руссы того времени не способны были видъть въ своемъ поражении силу христіанскаго Бога, покровительствующаго Грекамъ, и просить себъ крещенія сами. Но если Руссы были такъ жестоки и неспособны сочувствовать Христіанству, что они и, дъйствительно, доказали при нападеніи на Коистантинополь, раззоряя монастыри и распиная христіанъ; то тъмъ болъе, по-видимому, нужно было для нихъ чудо, чтобы изъ неистовыхъ язычниковъ сделать ихъ кристіанами, Но нетъ,-г. Вердье, какъ видно, вообще не расположенный върить чудесному, не видитъ вдёсь необходимости чуда и находить средство обыясишть это дело естественнымъ образомъ. Онъ нашелъ между византійскими историками такого свидетеля этого событія, который объясняеть обращеніе Руссовъ естественнымъ образомъ: ему-то г. Вердье отдаеть предпочтеніе предъ всіми и принимаеть слова его за истину. Писатель этоть-Константинъ Багрянородный, старавнійся, какъ изв'єстно, въ своемъ жизнеописаніи Василія Македонянина, возвеличить своего д'бда изложеніемъ его доблестей и услугь государству, въ чемъ

<sup>(1)</sup> CTp. 153.

соглашается и г. Вердье (стр. 157), разсказываеть это дъло такъ: русские послы пришли въ Константинополь для заключенія мира; императорь Василій богатыми подарками и мольбою склониль ихъ принять Христіанство и взять съ собою епископа ('). Но другіе историки, именно патріархъ Фотій-современникъ событія въ окружномъ посланія, о которомъ будемъ говорить въ последствіи, продолжатель Константина Багрянороднаго Х въка и Георгій Кедринъ XI въка (Русск. историческій Сборникъ т. VI стр. 313—316), очевидно, связывають въ одно оба событія-поражение Руссовъ или вообще ихъ нападение на Константинополь и обращеніе ихъ къ Христіанству, и всѣ прямо говорять, что Руссы просили себь крещенія, или что они охотно съ любовію и тщаніємь его пріяли (2). Чыть же однако объяснить такое разногласіе Константина Багрянороднаго съ другими историками? Мы полагаемъ, что есть и въ словахъ Константина Багрянороднаго доля правды, которую легко примирить съ свид втельствами указанныхъ нами историковъ, нисколько не искажая и не ослабляя ихъ смысла. Въ событіи, о которомъ говорять всь эти историки двь, такъ сказать, части-гражданская и церковная. Константинъ Багрянородный знаетъ только первую и смъщиваетъ ее съ послъднею, а продолжатель Константина Багрянороднаго и за нимъ Георгій Кедринъ исключительное вниманіе обращають на последнюю, вовсе не касаясь первой. Разъяснимъ наши мысли. Руссы, испытавшіе пораженіе у Константинополя, выцесли изъ этого пораженія ясное убъжде-

<sup>(&#</sup>x27;) CTp. 154.

<sup>(3)</sup> Тексты эти увидимъ ниже.

ніе въ могуществ в Константинополя, защищеннаго грозною стихіею, которая уничтожила всв ихъ замыслы. Вспомнимъ, какъ войско Игоря боялось греческой стихій, испытавъ разъ неудачу (Ист. Карам. т. 1. стр. 150 изд. 1818 г.), имы повъримъ легко, что и во время Оскольда и Дира боязнь эта была немалою. Руссы не могли упустить изъ виду Константинополя. Онъ быль для нихъ постоянною приманкою. Оскольдъ и Диръ и выпросились у Рюрика для того, чтобы идти въ Царьградъ (тамъ же стр. 117). Кіевъ кром'в того быль сборнымъ мъстомъ для Варяговъ, отправляющихся постоянно въ Константинополь (Ист. Соловьева т. 1). Имъ ръшительно необходимо было возстановить сношенія съ Константинополемъ. Но не над'яясь теперь достигнуть этого силою оружія, они естественно позаботились отправить туда посольство для заключенія мира. Это одна цель посольства. Но въ тоже время была другая цёль. Пораженные необычайностію своего несчастія у стінь Константинополя, Русскіе виділи въ этомъ могущество Бога, покровительствующаго христіанамъ (1), и, желая сами сделаться достойными этого покровительства, ръшились просить въ тоже время крещенія. Константинъ Багрянородный описываеть, очевидно, первое дъло посолъства, но, не имъя върныхъ свъдъній о другомъ дъль, связываеть его съ первымъ, и думаетъ, что оно было слъдствіемъ убъжденій Василія Македонянина и богатыхъ подарковъ, которые,

<sup>(1)</sup> При Святославъ, далеко не горячемъ язычникъ, тоже объясвяли неудачи войны причиною религіозною — гитвомъ боговъ за то, что въ войскъ Святослава находились христіане. Здъсь причина неудачи объяснялась тоже съ религіозной стороны, только уже въ пользу христіанъ, и на основаніи очевиднаго факта.

какъ извъстно, въ древности употреблялись иногда 🕳 безъ всякаго особеннаго значенія. Между тімъ, продолжатель Константина Багрянороднаго, писавшій, что очень важно, по порученію самаго Константина ('), а за нимъ и Георгій Кедринъ излагають религіозныя дъла посольства и говорять только о томъ, что послы просили себъ крещенія. Что это не произвольное наше предположеніе, а очень в роятное діло, -- это видно изъ свидътельства Фотія. Онъ въ своемъ разсказъ не отделяеть гражданскихъ дёль отъ религіозныхъ, но говорить какъ объ одномъ деле-о томъ, что Руссы вступили въ союзъ съ Греками, и о томъ, что они съ великою любовію и тщаніемъ приняли епископа и св. въру. Кто послъ этого правъ: г. ли Вердье, отдающій предпочтение Константину Багрянородному вопреки свидътельству Фотія, продолжателя Константинова Кедрина, или мы, сводя всв эти свидътельства въ одно, отбросивши только ложное въ разсказв Багрянороднаго, — пусть судить каждый. Но не адпсь, выражаясь словами г. Вердье, главный пункть его положения. Главная задача его въ настоящемъ отделе-показать, что епископъ, отправленный въ Россію съ посольствомъ, приходившимъ въ Константинополь, посланъ былъ не Фотіемъ, а Игнатіемъ, т. е. въ концъ 867 года или позже-по смерти Михаила III и при единодержавномъ правленіи Василія Македонянина.

в) Доказывая такое мивніе, авторъ обращается къ историческимъ свидътельствамъ. Ихъ два и оба противоръчать одно другому—это свидътельство самаго натріарха Фотія въ его окружномъ пославів, въ

<sup>(1)</sup> Corp. Hist. Byz. t. XXI. npeancaosie.

которомъ патріархъ, очевидно, усвояетъ себъ обращеніе къ Христіанству Руссовъ и отправленіе къ нимъ епископа, -- и Константина Багрянороднаго, который говорить, что послы русскіе приходили въ Константинополь при его дёдё, император Василі в Македонянин в, и приняли епископа отъ патріарха Игнатія. Мы напередъ можемъ навърное предполагать, что нашъ авторъ отдаетъ предпочтеніе и здівсь Константиру Багрянородному. Такъ, дъйствительно, онъ и дълаеть, не смотря на то, что Фотій-современникъ и главный дъятель событія, о которомъ говоритъ, и что его свидетельство иметъ строго оффиціальный характеръ, потому что находится въ его окружном в пославій. Послів этого естественно ожидать, что авторъ имфеть очень сильныя и рфшительныя причины отвергать Фотіево свидетельство и предпочитать ему свидътельство Константина Багрянороднаго, жившаго спустя 60 или 70 льтъ посль этого событія. Какія же это причины?

Во-первыхъ, — особенная, по мивнію автора, достовърность разсказа Константина Багрянороднаго. Константинь Багрянородный, говорить г. Вердье, сообщаеть намь такія подробности касательно характера Руссовь, которыя несомньнно ручаются намь за истину его разсказа, и въ доказательство этого приводить разсказъ Багрянороднаго о томь, какъ посланный къ Руссамъ епископъ быль принять ими и какъ онъ убъдиль ихъ принять Христіанство (стр. 154). Но можно прекрасно знать характеристику народа, и однако неправильно изложить такое событіе, которое могло такъ или иначе случиться, не противоръча характеристическимъ чертамъ этого народа, а разсматриваемое нами событіе таково и есть. Посланъли быль къ Русскимъ нервый

епископъ отъ Фотія нан отъ Игнатія-характеристическія черты Русскаго народа оставались один и тв же,и Константинъ Багрянородный, прекрасио зная, какъ выразились эти последнія въ Руссахъ, когда къ никъ посланъ былъ первый епископъ, могъ очень естественно пе знать, къмъ былъ посланъ къ нимъ этотъ іерархъ Фотіемъ или Игнатіемъ, и могъ сказать одно вмісто другаго,—твиъ легче, что въ то время Фотій и Игнатій очень часто мінялись на патріаршемъ престолів. Слів-Константина Багрянодовательно, достов врность роднаго, основанная на его знаніи Русскаго народа, очень не ръшительна. Онъ могъ не знать, къмъ былъ посланъ первый епископъ къ Русскимъ-Фотіемъ или Игнатіемъ, между тъмъ какъ о Фотів, современникъ, очевидце и главномъ деятеле событія, этого никакъ пельзя сказать: онъ не могъ не знать къмъ, быль посланъ этотъ епископъ, имъ ли самимъ или Игнатіемъ. Слидовательно, если онъ даетъ намъ знать, что самъ послаль этого епископа, то на его сторон въ этомъ отношеніи решительное преимущество передъ Константиномъ. Багрянороднымъ. Но нашъ авторъ также решительно отвергаетъ эту простую истину, и напротивъ самому Фотію приписываетъ незнаніе дела и на этомъ основаніи отвергаеть его свидітельство о себі самомь?!! Нашъ читатель съ изумленіемъ, върно, читаеть эти строки и готовъ рашительно не варить, чтобы г. Вердье могъ утверждать такую вещь!! Но это такъ дъйствительно, только дело вотъ въ чемъ: г. Вердье, очевидно, не сказалъ прямо, что Фотій не зналъ, кто послалъ перваго епископа къ Русскимъ:самъ ли онъ или патріархъ Игнатій, — это была бы нельпость, слишкомь обидная для Вегрдье; нътъ, онъ только странно сопоставляеть иы-

сли и высказываеть на самомъ деле вещь возможную. Г. Вердье доказываеть, что Фотій не зналь, какъ происходило обращение Русскихъ къ Христіанству, о которомъ говорить въ своемъ посланіи; потому что онъ утверждаетъ, будтобы обращение России къ Христіанству было полное, всеобщее, а не частное и будто обращенные вдругъ сделались совершенными христіанами, что и неестественно и явно противоръчить разсказу Багрянороднаго, по которому это обращение было только частное и начальное. Отсюда авторъ заключаеть, что Фотій, неправильно говоря объ обращеніи Руссовъ къ Христіанству, неправильно также говорить н о томъ, что самъ онъ послаль къ нимъ епископа (стр. 156, 157). Но во-первыхъ, въ разсказѣ Фотія объ обращения Русскихъ къ Христіанству мы не находимъ ничего неправильнаго. Онъ выражается, что народъ, глаголемый Россь, перемьниль нынь языческое и безвожное учение на чистую п правую христіанскую въру. Но развъ это значитъ, что весь народъ безъ исключеній приняль Христіанство (1)? Эти слова напротивь показывають въ Фотів большое знаніе дела, именно знаніе того, что обращеніе къ Христіанству Русскихъ задумано и приводилось въ исполнение не частными лицами и не въ маломъ кружку, а задумано правителями южно-русскаго народа, вводившими. Христіанство открыто передъ народомъ и для всего народа, какимъ они управляли. Далее Фотій говорить, что Руссы съ

<sup>(1)</sup> Лекенъ тоже утверждаетъ, что Фотій говоритъ здівсь о той части ихъ (Руссовъ), которая была сопредвльна Болгаріи, а не обо всенъ народъ, обитавшенъ по отдаленьйшимъ странамъ. Oriens. Christ. t. 1. p. 1257.

великимъ тщаніемъ и любовію приняли епискона и пастыря и богослуженіе; но развів не тоже и у Константина Багрянороднаго, когда онъ говорить, что Русскіе, пораженные чудомь, совершеннымь епискомомь, немедленно начали креститься (у автора стр. 154). Наконецъ, если даже Фотій не зналъ достовърно о степени успъховъ Христіанства между Руссами, получивъ, какъ очевидно, самыя первыя объ этомъ извъстія; то развъ эта опцибка мъщала ему знать и сказать върно, къмъ посланъ былъ къ Русскимъ первый епископъ---имъ ли саминъ или Игнатіенъ? Очевидно нътъ! На каконъ же основанія г. Вердье отказываеть Фотію въ этомъ знаніи? Воть на какомъ: видимый укорь его Фотію въ незнанін дела имбеть следующій смысль: если Фотій неправильно излагаетъ обращение Руссовъ къ Христіанству, то это значить тоже, что онь злонамъренно искажаеть его, следовательно, также неверно т. е. завнамъренно приписываетъ себъ и посольство къ Руссанъ епископа. Иначе говоря, когда авторъ разсуждаеть о достов врности разсказа Константина Багрянородило; то основываеть эту достовърность на знаніи имъ дъла: но когда туть же оцениваеть свидетельство Фотія, то опредъляеть достовърность его по степени добросовитности Фотія. Мы не можемъ здівсь не замітить, что, при сравненіи предметовъ съ одинаковыхъ сторовъ, такая сбивчивость въ началахъ не терпима въ серьёзной стать в; она затемняеть передъ глазами истину и неопытнаго легко можеть ввести възаблужденіе, а въ томъ, кто видить эту сбивчивость, она невольно возбуждаетъ сомнвние въ двяльности автора или въ добросовъстности его самаго. Какъ бы, вирочемъ, г. Вердье ни запутывалъ дело, изъ него ясно вижно.

что Фотій гораздо лучше могь знать то, что говорить, что константинъ Багрянородный; онъ даже не могь же знать этого діла, чего никакъ нельзя сказать о Константинъ Багрянородномъ. Слёдовательно, г. Вердье совершенно несправедливо отдаеть въ этомъ отношения предпочтение послёднему изъ нихъ.

Остается послъ этого опредълить степень достовърмости этихъ двухъ писателей съ другой стороны, т. е. кто изъ нихъ добросовъстите? Авторъ нашъ и въ атомъ отношении отдаетъ предпочтение Константину Багрянородному. Почему же? Потому, говорить г. Вердье, что Константинь Багрянородный, какт государь, по помежению. больше теряль и меньше выигрываль от лжи, жежеми parvenu (выскочка) т. е. Фотій!! (стр. 157). Переводя эту грубую рачь на благородную, -- это значить, что Константинъ Багрянородный меньше имель вобужденій и выгодъ искажать дело, чемъ Фотій. Въ такомъ видь эта мысль авгора совершенно справедлива. Но савдуеть ди изъ этого, что Константинъ Багрянородный, действительно, говорить правду, потому что мало нивлъ побужденій искажать ее, а Фотій непремънно искажаль ее, потому что имълъ къ этому сильныя побужденія? Следуеть у г. Вердье, потому что онъ принимаеть за несомивниую истину, что Константинъ Багрянородный безпристрастный свидътель событія, а патріаркъ Фотій саный недобросовъстный. Но мы никакъ не можемъ раздёлить этого убёжденія автора и думаемъ, что оно ложно; да и самъ авторъ находить камии претыканія для своей предзанятой мысли. Авторъ очень хорошо знаетъ, что въ ученомъ мірѣ Константина Багрянороднаго укоряють въ пристрастіи къ овоему дъду Василію Македонянину и въ невърномъ

изложеніи многихъ событій; поэтому и самъ г. Вердье соглашается, что жизнеописаніе Василія Македонянина, сделанное Константиномъ Багрянороднымъ, где и находится разбираемое нами свидътельство, похоже на пожеальную ръчь Василію Македонянину (стр. 157). Но хотя такимъ образомъ авторъ ослабляеть уже достовърность Константина Багрянородиаго, какъ историческато свидътеля вообще, онъ однако никакъ не допускаеть, чтобы въ настоящемъ случав писатель этотъ исказилъ дело. Мы пока не высказываемъ нашего мижиін объ этомъ діль, но разбирая доказательства г. Вердье, спрашиваемъ; почему же авторъ такъ думаеть? Потому отв'наеть г. Вердье, что Василы Македонянинь выгваль Фотія изь гаточенія, еще при жизни патріарха Игнатія, и, по смерти его, поддерживаль Фотія на патріаршеми престоль, вопреки опредвленіями многижи папида Константинъ Багрянородный усиливается оправдать. такую перемьну въ Василію. Отнимать при этомь у. Фотія заслучу отправленія нь Руссамь перваю епискона, это значило бы, занъчаетъ г. Вердье, дурно пользоваться обстоятельствами для своей цили (тапъ же). Но изъ того же соображенія мы можемъ со всею справедливостию вывесть совершенно противоположное заключеніе и сказать, что по этой же самой причинф Константинъ Багрянородный и могь отнимать у Фотія эту заслугу. Въ самомъ деле, если Константинъ Багрянородный, совершенно занятый дедомъ своимъ Василісиъ, вполит разделяєть его расположеніе къ Фотію въ послъднее время, и старается оправдать это расположение, что по убъждению автора, какъ Латинянина, оченидно дурио, то съ такою же естественностию онъ могъ разделить первоначальное нерасположение Васпаіл

къ Фотію и по этому нерасположенію лишить Фотія славы обращенія Русскихъ къ Христіанству и усвоять ее патріарху Игнатію, котораго Василій возвратиль тогда изъ заточенія и возстановиль на патріаршемъ престоль вивсто изгнаннаго Фотія. Но не имъя положительныхъ сведеній, мы не настаиваемъ на томъ, что Константинъ Багрянородный по этимъ именно побужденіямъ исказиль дёло и принимаемъ за бол'є в върное то мивие, что онъ не зналъ достовврно хода событій. Приписывая между тімь все діло обращенія Русскихъ Василію Македонянину и думая, что это случилось въ единодержавное правленіе Василія, уже послъ смерти императора Михаила, онъ естественно указалъ на Игнатія, который въ то время действительно быль опять патріархомъ. Вотъ, по нашему мненію, самое естественное объяснение ошибки Константина Багрянороднаго. А что, дъйствительно, онъ допустилъ ошноку и неправильно усвоилъ патріарху Игнатію обращеніе Руссовъ къ Христіанству, это видно уже изъ того, что четыре историка византійскіе, передавшіе почти буквально этотъ разсказъ Константина Багрянороднаго, всв опустили въ немъ имя патріарха Игнатія отправившаго, по словамъ Багрянороднаго, перваго епископа въ Руссамъ (см. Русс. Истор. Сборн. т. 17 стр. 313-316), конечно, не случайно сдълали они этотъ пропускъ, а по всей въроятности потому, что знали окружное посланіе патріарха Фотія, изъ котораго ясно видно, что не патріархъ Игнатій, а самъ Фотій отправиль этого епископа. Правда, въ этомъ посланіи не говорится прямо, что Фотій именно отправиль перваго епископа къ Руссамъ, но оно написано до низложенія Фотія съ натріаршаго престола, следовательно не поз-

же первой половины 867 года, когда еще жиль шицераторъ Михаилъ и когда патріахъ Игнатій находился въ заточенін; между темъ оно со всею ясностію говорить объ отправлени къ Руссамъ енискона и иль жрещенін. Изъ этого пославія упомянутые нами историки, какъ и мы Русскіе, ясно видван, что не Игналій нослаль этого епископа, а потому пользуясь въ своизъ сочиненіяхъ разсказомъ Константина Багрянороднаго, пропустили имя патріарха Игнатія, но не желая рышать окончательно своихъ недоумбий, не поставили вивсто имени патріарха Игнатія имени Фотія. Г. Вердье не обращаеть вниманія на этоть пропускъ патріарха Игнатія въ разсказв этихъ историковь, ночти буквально взятомъ изъ Константина Багрянороднаго. Онъ только замівчаеть объ нихъ, что жотя они не упоминають имени патріарха Игнатія, но не упоминають также и о Фотів, и ни въчемь не противоричать Изанстантину Богрянородному. Какъ на особеннов согласіе ихъ съ Константиномъ Багрянороднымъ, авторъ указываеть на то, что вст эти историки полагають обращение Руссовъ въ царствование Василия императора (стр. 157). Но мы уже замечали, что Василій быль императоромъ и при жизни Михаила, какъ его соправитель, и притомъ одинъ занимался всеми делами; сафдовательно, историки эти могли упомянуть его имя беть всякаго противорьчія патріарху Фотію. Такить образомъ мы видимъ, что свидътельство Колстантива Богрянороднаго, подтверждаемое, будтобы, поздиващими историками, решительно опровергается свидетельствомъ Фотія, которое въ свою очередь, кром' себственной силы, находить для себя подкрышение и въ этихъ мезанъйшихъ свидътельствахъ. Но г. Вердье никакъ не

женеть признать этой силы свидьтельства Фотія, свиліжньства современнаго и гласнаго передъ лицемъ векто жристіанскаго міра того времени; онь, такъ скавать, истоицется въ усиліяхъ опровергнуть его рішительно и пробивается съ непомірнымъ усердіемъ къ втой многотрудной ціли чрезъ всё преграды, не останавливалсь ни предъ чімъ. Здісь-то поистині великъ т. Вердве и живо наноминаеть въ себі достойнаго ученика Лойолы.

- ... Этотъ тяжелый трудъ авторъ начинаеть тымь, что предпосылаеть прежде высказанную мысль о неамбросовъстности Фотія вообще и доказываеть ее тыпь, чен Фотый, по одиногласному свидотельству Латиняни м Грансов, бывшихь на соборы протись Фотія въ 869 году быль такь силень вы искусствы обманывать, что вы стви отношени не находиль себь равнаго. Къ этому вытерь присоединяеть и свое суждение, что Фотий лиаль мрасто для удовольствія и по привычкь (Photius mentait à plaisir et par habitude, стр. 158). Доказательство, намиданому, рашительное, устраняющее всякую мысль ж жебросов Естности Фотія. Но г. Вердье забыль уясжить его одного очень простого и, между темъ, необводимого мыслію, что это свидітельство о Фотін-свижетеметво ожесточенных враговь его, вь ряды котоприму и самъ г. Вердье вступаеть такъ смело и такъ востойно; а потому оно для насъ Русскихъ и для вся--наго базаристрастнаго человека решительно неубедижельно. Обляснять причины этой недостойной клеветы на знаменитаго Фотія мы считаемъ излишнимъ, потому что ото повело бы насъ слишкомъ далеко: но не можить не противопоставить ей одного живаго и неопроверживато свидательства, ноторое и самъ г. Вердье

долженъ принять во всей силь. Извыстно, что этого самаго Фотія, заклейменнаго здёсь позорнымъ именемъ обманщика и лжеца, патріархъ Игнатій, котораго ліло авторъ такъ защищаетъ, приблизилъ къ себъ къ концу своей жизни больше всёхъ, какъ лучшаго своего друга, делилъ съ нимъ все свое время, и свои мысли и умеръ на груди его (Vita Ignatii Никиты Паелагонянина въ VIIIт. Concil. Par. 1671). Осмелится ли г. Вердье сказать здісь, что Фотій обмануль и патріарха Игнатія н что патріархъ Игнатій, человікь великаго ума и необычайной святости, причисленный какъ восточною, такъ и западною Церковію кълику Святыхъ, действительно, по жалкому заблужденію, умерь на груди недостойнаго обманщика и лжеца?!! Или, не смъя этого утверждать, г. Вердье готовъ сказать, что Фотій къэтому времени такъ ръщительно перемъщился? Но твердость вполнъ сложившагося характера Фотія и ръщетельность мивнія объ немъ его враговь делають такую перемѣну въ немъ совершенно невѣроятною.

Если же на столько справедливо общее суждение г. Вердье о Фотів, то по этому уже одному можемы судить, какъ справедливо и все, что у автора основывается на мнимой недобросовъстности Фотія. Вирочемь, авторь нашъ очень осторожень. Имъя въ виду доказать, что Фотій написаль свое окружное посланіе въ изгнаніи своемь, а не раньше койца 867 года и что онь въ этомъ посланіи недобросовъстно усвоиль себъюбращеніе Русскихъ къ Христіанству, тогда какъ эта. честь принадлежить патріарху Игнатію, г. Вердье невысказываеть сначала отъ себя этого мнівнія, но какъ. бы слагая всю отвътственность за его справедливость на своихъ собратовъ въ ненависти къ Фотно-на Ба-

ронія и Ассемана, приводить сужденіе ихъ объ этомъ посланія: Вароній, говорить онь, подогриваеть гдись обмань (со стороны Фотія). Ученый Ассемань идеть далье; онь положительно осуждаеть Фотія и утверждаеть, что Фотёй написаль это посланіе, уже посль изгнанія своего, и внесь въ него обращеніе Руссовь, како событіе, будто бы предшествующее возвращенію Игнатія на патрівршій престоль, между тьмь какь оно совершилось посль этого. Но мичное мивніе Баронія и Ассемана для насъ Русскихъ совершенно неубълительно; потому что они явно высказывають свою ненависть къ Фотію и особенно потому, что и Бароній и Ассеманъ сильно заняты были мыслію подкрфпить исторією литовскую унію, такъ что оба они высказывають это мивніе съ тою же цвлію, съ какою г. Вердье доказываеть обмань Фотія въ этомъ посланіи: именно оба они доказывають, что русская Церковь ведеть свое начало отъ Игнатія-патріарха католическаго, латинствующаго будто бы, а не отъ Фотія—схизматика, еретика. Поэтому, оставивъ въ сторонъ личное митине Баронія и Асстана, какъ крайне подозрительное, остается разсмотръть то основаніе, на которомъ утверждается такое мивніе. Основаніе это у Баронія-нев вроятность, чтобы въ такое короткое время совершились всь ть событія, о которыхъ говорить посланіе Фотія (Bar. annal. n. 41); иначе говоря, у Баронія основаніемь его мивнія о лживости посланія Фотія служить его собственное соображение, следовательно также какъ и самое мивніе, на немъ утвержденное, неубъдительно и г. Вердье очень благоразумно поступиль, что не приводить здесь соображеній Бароніевых о посланіи Фотія, а только указываеть на соображенія Ассемана, именно, Ассеманъ говоритъ, что епископы Собора 869 года свидътельствовали, что не получали отъ Фотія никакого посланія. Но Ассеманъ исказилъ это свидътельство. Епископы, приверженные къ Игнатію и враги Фотія, собравшіеся на этомъ Соборъ для осужденія его, старались доказать, что они не имъли съ нимъ никасего общенія и что поэтому ни къ нему не посылали посланій, пи отъ него не принимали.

Высказавъ такимъ образомъ причины, которыя заставляють его сомнъваться въ правдивости посланія Фотія (стр. 158), авторъ нашъ приступаетъ къ подробному опроверженію подлинности этого посланія и прежде всего доказываетъ, что оно никакъ не могло быть написано до низложенія Фотія, т. е. до конца 867 года, но написано послѣ этого времени, откуда уже само собою слѣдуетъ, что и обращеніе Руссовъ, о которомъ говоритъ Фотій, какъ о недавно совершившемся, совершилось послѣ низложенія Фотія, т. е. при патріархѣ Игнатіѣ.

Въ своемъ окружномъ посланіи, писанномъ 867 года, Фотій упоминаєть объ епископахъ латинскихъ, которые посланы были папою Николаемъ І въ Болгарію и о томъ, какъ они исполнили здъсь свое дъло. Но епископы эти, говоритъ г. Вердье, отправлены были изъ Рима въ концъ 866 года и никакъ не могли прибыть сюда раньше 867 г. и далъе—Фотій объ ихъ дъйствіяхъ, о которыхъ говорить въ своемъ посланіи, никакъ не могъ получить свъденія раньше своего низложеннія, т. е. до Сентября 867 года (стр. 159). Но эта мнимая невозможность, столь ръшительная у г. Вердье, совершенно исчезаетъ, при слъдующихъ обстоятельствахъ. Упомянутые епископы отправились изъ Рима въ

началь Ноября 866 года (Assemani calend. Eccl. Univers. t. II. р. 238) и очень легко, даже не спыша (что трудно предполагать при ихъ усердін къ своему делу) могли прибыть въ Болгарію въ томъ же году (въ продолженін 2 почти місяцевь) и патріархъ Фотій въ самомъ споромъ времени могъ получить сведенія объ ихъ дейстывкъ, потому что въ то время на границѣ Болгаріи н Греціи находился отъ правительства греческаго особый чиновникъ, который ожидаль ихъ прибытія (Corpus hist. bysant t. 24 pag. 111). Слъдовательно, ес**ин предположить, что епископы латинскіе, прибывъ въ** Божгарію къ концу 866 года, немедленно приступили яъ своему дёлу (что также необходимо предноложить, ври вать усердін утвердить въ Болгарін латинство и вытесянть восточное православіе), то съ совершенною въроятиестию можно полагать, что въ томъ же году и, уже во всяковь случав, въ саномъ началв 867 года, Флай могь знать объ вкъ действіяхъ и съ совершенного добросовъстностио могъ имсать объ этомъ въ своетъ, окружномъ посланіи. Замічательно, что папа Николай, который старался опровергнуть каждую мысль, каждее слово въ знаменитомъ посланіи Фотія, оставляеть пририкосновеннымъ то мёсто посланія, гдё говоридея объ обращения Руссовъ (Comment. Acad. Petrop. t. VI р. 387). Неужели папа не обличиль бы Фотія, еслибы тоть несправедливо усвояль себв такое знаменидое дело? Но не одно молчаніе папы о мнимой лживости этого мъста посланія подтверждаеть его правдивость. Въ этомъ опровержении посланія Фотіева есть прамое указаніе на то, что оно писано до низложенія Фотія. Папа говорить, что обличенія Фотія противъ римской Церкви выдуманы, при участіи императоровъ

Михаила и Василія (1); но Михаилъ и Василій царствовали вмъстъ только до Сентября 867 г.; слъдовательно, самъ папа даетъ разумъть, что посланіе написано до этого времени, и слъдовательно, г. Вердье нужно бы сказать, что и папа Николай I ошибся. Дъйствительно, онъ ошибся. При всемъ своемъ обиліи духовныхъ дарованій, которыя сливаются въ одно-въ непогрѣщимости папъ, Николай I никакъ не могъ предвидъть, что его защитникамъ позднъйшаго времени понадобится доказывать, что посланіе Фотія написано уже по смерти императора Михаила при единодержавномъ правлевіи Василія Македонянина и, следовательно, после возстановленія патріарха Игнатія. Не потому ли г. Вердье умалчиваетъ совершенно объ этомъ опровержени Фотіева посланія папою Николаемъ, ибо мы никакъ не думаемъ, чтобы онъ такъ мало зналъ исторію раздёленія Церквей, изъ которой извлекаеть такія частныя доказательства (les preuves très détaillées стр. 159) своей мысли, каково свидътельство о Фотін епископовъ Собора 869 года. Впрочемъ, мы не должны удивляться подобнаго рода пропускамъ и умолчаніямъ г. Вердье: они совершенно естественны въ его трудъ. Онъ, по собственному признанію, приняль за правило избъгать въ этомъ сочинении въроятностей и доказывать датинство древней русской Церкви, какъ фактъ (стр. 134); яснъе говоря, онъ ръшился доказывать это дъло положительно, убъдительно, а такая цёль въ настоящемъ дълъ никакъ не можеть быть иначе достигнута, какъ



<sup>(&#</sup>x27;) A Graecorum Imperatoribus, Michaele scilicet et Basilio et ab his, qui sibi (Photio) parent, nequiter ingeruntur. Comment. Academ. Petrop. t. VI p. 386.

опущенимъ сильнейшихъ доказательствъ противъ его мысли. Но при этомъ правилъ-доказывать все ръшительно и убъдительно, авторъ одушевленъ еще необычайнымъ усердіемъ къ своемъ двлу, по которому онъ подбираетъ подъ руку все, что ни попадется ему, а отъ этого неръдко происходитъ, что за однимъ доказательствомъ вполив решительнымъ, следуетъ подкрепленіе ему, совершенно лишнее, которое скорте ослабляеть его, нежели подкрвиляеть. Такъ именно сдвлаль авторъ къ концу настоящаго отдела. Доказавъ, повидимому, со всею рашительностію, что Фотій нисколько не участвоваль въ обращения Руссовъ при Оскольдь и Дирь и что въ своемъ окружномъ посланіи онть совершенно недобросовъстно приписаль себъ эту честь, онъ подкрипляеть еще эти доказательства тимъ, что допускаетъ искажение послания Фотиева рукою Греќа поздивишаго времени, такъ что решительно не знаейъ, вто у г. Вердье виноватъ, что посланіе Фотія не доказываеть латинства древней русской Церкви-самъ ли Фотій, или Грекъ позднійшаго времени, исказивний это посланіе? Авторъ, впрочемъ, хотя очень неудачно, прикрываеть эту несообразность въ доказательствахъ твиъ, что обвиняетъ въ искажении послания тото н другаго и Фотія и Грека позднівйшаго времени. Воть какъ у него это выходить.

«Мы, говорить онъ, не настанваемь на томь микжи, будто бы это послание подлогь поздныйшаго времени, (какъ это доказываетъ Ассеманъ t. II. р. 240) que cette lettre a été fabriquée plus tard. Что окружное послание было написано Фотиемь при созвании Собора, предшествующаго его изгнанию (867 г.), это правдоподоб-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

но. Но отсюда еще далеко къ тому занлюченію, что оно воспроизведено (издано вновь Фотіемъ rédigée) въ томъ самомъ виды, въ какомъ дошло до насъ. Фотій ложно (будто бы) выставиль имена членовъ этого Собора, представителей восточныхъ патріарховъ, какъ это видно изъ актовъ VIII Собора (т. е. Собора противъ Фотія 869 г.). Не могъ ли онъ также исказить и посланія, которымъ созываль восточныхъ епископовъ на Соборъ (867 г.)? (стр. 159—160).

Но это еще не все, — это посланів (cette pièce), должно быть, искажено еще было впослыдствіи, потому что Бароній открыль въ греческой коллегіи въ Римь измьненный тексть его съ именемь Сисинія (натріарха); но при патріархь Сисиніь почти вся Россія обратилась къ Христіанству. Какъ не думать при этомъ, что большая часть мысть объ обращеніи Руссовъ (въ этомъ посланія) принадлежить этому послыднему времени. Очевидно, что рука какого-нибудь Грека прошла здысь: погрышность могла потомъ попасть въ другіе сборники и даже въ сочиненія Латинянь (стр. 160).

Мы нарочно выписали все это мѣсто, какъ образецъ утопченной, искусственной теоріи г. Вердье, которая однако падаетъ, при самомъ легкомъ прикосновеніи критики. Не увлекаясь нисколько искусственнымъ наборомъ и построеніемъ доказательствъ г. Вердье, мы дозволяемъ себѣ провърить это воспроизведеніе неизвъстныхъ фактовъ (искаженія окружнаго посланія Фотія), о которыхъ совершенно умалчиваетъ исторія. Обращаемся къ пособію самыхъ простыхъ правилъ логики и извъстнымъ намъ свидътельствамъ историческимъ.

Фотій, по словамъ г. Вердье, въроятно писаль

окружное посланіе до своего низложенія, но, издавая его потомо, исказиль, -- очевидно, въ томъ мъстъ, въ которомъ говорится объ обращении при немъ Руссовъ, потому что это авторъ и разбираетъ; яснъе говоря, Фотій внесъ сюда расказъ объ обращенія Руссовъ. Другаго смысла мы никакъ не можемъ видеть въ словахъ г. Вердье и никакъ не можемъ думать, что бы онъ здъсь не разумълъ такого именно искаженія. Но если Фотій самъ исказиль такъ это посланіе, внесь въ него впоследствій расказъ объ обращеній Руссовъ; то что остадось искажать въ этомъ самомъ мъсть позднъймему Греку? На половину этого искаженія они не могли делать; потому что разделение этого почетнаго труда въ настоящемъ случав решительно невозможно. Фотій, по мысли автора, сперва написаль посланіе, до своего низложенія, въ которомъ будто бы ничего не говориль объ обращения Руссовъ, такъ какъ, по мнънію автора, событіе это тогда еще не совершилось; нотомъ въ изгнанім, или послѣ вторичнаго вступленія на престолъ патріаршій, воспроизвель это посланіе и виесь въ него разказъ объ обращения Руссовъ. Каковъ бы ни быль этоть расказь, все же въ немъ было указано на обращение Руссовъ. Чего же Фотій еще не прибавиль туть существеннаго, что вставлено позднейшимъ Грекомъ и придало силу этому разсказу? Что-нибудь туть было одно: или Фотій самъ сділаль все діло, за что подвергся жестокому осужденію г. Вердье, и позднавишему Греку не оставалось уже прибавлять ничего существеннаго къ этому расказу, или все сдёла въ этотъ посавдній, а на Фотія г. Вердье нападаетъ совершенно несправедливо; словомъ-по ходу мыслей са-

маго г. Вердье, кто-нибудь одинъ изъ нихъ виноватъ, но не оба, и следовательно кого-нибудь нов нихъ г. Вердье обвиняеть въ подлогъ этого мъста посланія совершенно понапрасну, отъ взбытка своего усердія къ защищаемой мысли. Утверждаемъ, что онъ обоихъ ихъ несправедливо обвиняеть въ искаженіи этого посланія, и такъ какъ считаемъ добросовъстность Фотія уже доказанною; то обращаемся только къ изследованию объиненій г. Вердье противъ какого-то поздивишаго грека. Бароній нашель измъненное посланіе Фотія сь именемь патріарха Сисинія (стр. 160): авторъ видить въ этомъ искаженіе первопачальнаго посланія Фотія? Мы имбемъ основаніе думать, что здісь не искаженіе этого посланія, а примітненіе къ новымъ обстоятельствамъ зпаменитаго обличенія Латинянь, которое до сикь порь уважается на Востокъ и которое самъ Фотій разсылаль два раза. Одинъ изъ нашихъ ученыхъ полагаетъ, что въроятно патріаржь Сисиній нашель нужнымь снова оглаоить его въ предомранение православными от новолениеній западныхь (Ист. Руск. Церкви Првосв. Манарія. т. 1. стр. 179). Въ самомъ дъль, если бы какой-либо Грекъ, по какимъ бы то ни было побужденіямъ, желалъ исказить первоначальное посланіе Фотія, то для чего бы ему надписывать имя патріарха Сисинія? Нотому, думаетъ авторъ, что ев то ережя почти еся Россів обратилась из Христівнству; но Россія обращена была Владиміромъ къ Христіанству не при патріархѣ Сисинів (вступиль на престоль 996 г.), какъ утверждаеть г. Вердье, а тринаднать леть прежде (посланіе висано 1001 г.), при натріархф Николаф Хрисовергв, слфдовательно имя патріарха Николая должно бы стоять

въ атомъ искаженномъ, будтобы, посланін, еслибы такое искаженіе вызвано было обращеніемъ Россів къ Христіанству при Владимірѣ, а не имя патріарха Сисинія, который не принималь никакого особеннаго участія въ обращеніи цѣлой Россіи. Общее заключеніе изъ всего этого мы даемъ себѣ право вывести такое: вовсе не видно, чтобы рука какого-либо Грека прошла по окружному пославію Фотія, съ цѣлію исказить его, но рука г. Вердье прошла очень замютью по изложеннымъ у него событіямъ и дала имъ такой смыслъ, какого они рѣщительно не виѣютъ.

Въ заключение всего авторъ нашъ говорить: вопрост такимо образомо ръшено, и безполезно еще изслюдывать соображения Паги и Карамгина, къ которымъ они прибъедють, чтобы иримирить явно непримиримыя цевьетія Фотія и Константина Багрянороднаго» (объ обращения Руссовъ) (1). Мы съ своей стороны тоже ститаемъ пеумъстнымъ опираться на личное мивніе Паги наи Карамянна, потому что оно какъ мивніе поздивнимъ писателей въ настоящемъ двав не имбеть силы; но очень важно то основание, на которомъ утверждается мивніе наприм. Карамзина--- это предаміе вашего народа (Ист. Кар. т. 1 стр. 111 прим. 285 изд. 1818 г.), и очень странио, что г. Вердье, приводя съ такою довърчивостію и свидътельство Дандолы (XIII в.) и Баронія и Ассемана (XVII--XVIII в.) превебрегаетъ нашими русскими древними предапіями, записамными гораздо раньше всвять этихъ свидетельствъ. Нашъ народъ живо помнилъ, что первый епископъ присланъ

<sup>(1)</sup> CTp. 160.

къ намъ Фотіемъ и передавалъ это преданіе изъ рода въ родъ, хотя время и обстоятельства, при которыхъ это происходило, были забыты. Въ такомъ видъ преданіе это существовало во времена составителей лътописи, которые, не зная о томъ, что Русь крестилась и при Оскольдѣ и что въ это именно время присланъ былъ этотъ епископъ (не знали они этого событія, потому что льтопись Георгія Амартола, которою Несторъ пользовался, оканчивается повъстованіемъ о нападеніи Руссовъ на Константинополь и поражениемъ ихъ здъсь, но не говорить ничего о дальнъйшихъ событіяхъ), относили это преданіе къ временамъ св. Ольги или даже Владиміра (1). Такъ върили тогда въ истину этого преданія, что пріурочивали его къ разнымъ событіямъ, когда дело шло о первомъ нашемъ епископъ, первомъ митрополить, (Comment. Acad. Petrop. t. VI p. 338). Нъкоторые изъ нашихъ ученыхъ даже думають, что, при крещеніи Россіи Владиміромъ, у насъ различались двѣ половины духовенства-одна, которая продолжалась въ Россіи до Владиміра чрезъ преемство отъ временъ Оскольда, т. е, отъ Фотія патріарха, и другая, вновь прибывшая въ Россію при Владиміръ изъ Греціи и Корсуня (3). Какъ бы то впрочемъ ни было, несомивнио то, что у насъ до поздивишаго времени сохранялось въ существенныхъ своихъ чертахъ преданіе о томъ, что Фотій патріархъ участвоваль въ обращеніи Россіи, что отъ него ведеть свое начало наша іерархія. Предапіе это, какова бы ни была его позд-

<sup>(</sup>¹) Татищ. Истор. т. І. стр. 35; т. II стр. 364.

<sup>(°)</sup> Баронъ Розенкамифъ. Обозрѣніе Кормчей Книги стр. 211— 212.

ивымая форма, въ сущности своей очень важно въ настоящемъ двяв, и г. Вердье вовсе не следовало оставлять его въ сторонв. Но насъ не долженъ удивлять и этотъ пропускъ г. Вердье: онъ во всемъ своемъ сочинения не удостоиваетъ внимания свидътельства Русскихъ о себв, но ввдь такъ писать о России почти принято за правило на просвъщенномъ Западъ Европы.

Повторимъ въ заключение нашего разбора этого отдела сочиненія г. Вердье мысль, которую высказали въ началь этой статьи: для насъ Русскихъ решительно всё равно, къмъ былъ присланъ къ намъ первый нашть епископъ-патріархомъ ли Фотіемъ или Игнатіемъ; завътная истина нашей Церкви, какъ въ первомъ, такъ и во второмъ случав равно будетъ ненарушима, потому что обоихъ патріарховъ мы ечитаемъ православными. Мнимое латинство патріарха Игнатія, основанное лишь на томъ, что этотъ патріархъ жилъ въ мирѣ съ папами и обращался къ защить ихъ, слишкомъ неубъдительно и лучше всего опровергается темъ, что этотъ мнимо латинствующій патріархъ до сихъ поръ находится въ нашихъ и греческихъ святцахъ. Пусть намъ г. Вердье убъдительно, безпристрастно докажеть, что, действительно, Игнатій патріархъ прислаль къ намъ перваго епископа, мы примемъ это, не колеблясь; но пока этого не сделалъ ни г. Вердье, ни его предшественники на этомъ поприщъ, мы держимся первой истины, потому что ее дають намъ народное наше преданіе, древнія свидътельства греческія и новъйшія изследованія нашей исторіи. И разбирая эту статью г. Вердье, мы доказывали участіе Фотія въ обращеніи Руссовъ не по предзанятой мысли, которая намъ совершенно безполезна, а во имя истины, и чтобы показать, какими неправыми путями идеть г. Вердье къ своей цёли—(доказать латинство древней русской Церкви), какъ онъ на этомъ пути измёняеть самому себѣ, искажаеть событія и клеймить позоромъ знаменитаго Фотія, не обращая вниманія на глубокое уваженіе къ этому необыкновенному человёку—всей Церкви греческой и русской.

(Будеть продолжение).

## Разборъ

сочинення г. вердье (verdier): origines catholiques de l'eglise russe jusqu'au XII siècle (католическое начало русской церкви до XII-го въка).

Etudes'de Théologie d'histoire... par Gagarin t. II p. 133-304.

(Продолженіе).

## III.

«Обращеніе (къ Христіанству) великой княгини Ольги около 956 г. Посланіе латинскаго епископа. Единеніе Грековъ съ рим. престоломъ въ это время» (Верд. стр. 161—174).

Обращеніе къ Христіанству великой княгини русской св. Ольги составляеть одно изъ важнъйшихъ событій въ нашей церковной исторіи. Примъръ всьми уважаемой княгини и прямое содъйствіе ея успъхамъ святой въры, а потомъ благодарная, необычайная для женщины того времени, память объ ней народа постоянно поддерживали у насъ тогда Христіанство до самаго времени торжественнаго принятія его Владиміромъ. Мало того, Христіанство временъ Ольги подготовило собою крещеніе Россіи при Владиміръ. Равноапостольный внукъ св. Ольги и его совътники, ръшаясь принять греческій законъ, но еще не понимая всей

его внутренней силы и величія, указывали на примёрь мудрыйшей всьхо человько Олыи, какъ на лучшее доказательство достоинства новой Въры. Потомуто нашъ знаменитый собиратель первыхъ народныхъ преданій и върный цънитель отечественныхъ событій (преп. Несторъ) назвалъ блаженную Ольгу денницею предъ солнцемъ (Владиміромъ), зарею предъ свътомъ (1). Церковь русская говорила тогда тоже самое, причисливъ великую Ольгу къ лику святыхъ и назвавъ ее равноапостольною. Съ тъхъ поръ въ продолжение всъхъ последующихъ вековъ великая княгиня Ольга и въ пъснопъніяхъ церковныхъ и въ льтописныхъ сказаніяхъ и въ убъжденіяхъ встхъ втрныхъ сыновъ русской Церкви признавалась и нризнается равноапостольною провозвъстницею у насъ восточнаго греческаго православія и никто не дерзаль находить какое-либо пятно въ этой светлой звезде русской. Но вотъ настали времена (съ конца XVI въка), когда латинская Церковь допустивъ существование литовской уни, -- какъ законнаго учрежденія, этимъ самимъ обязала себя признать законными тъ остатки русскаго православія, какіе оставлены въ уніятской Церкви неприкосновенными. Этимъ путемъ вмъсть съ другими святыми русской Церкви признана латинянами святою и равноапостольная Ольга. Но такъ какъ русская Церковь у **дати**нянъ считалась схизматическою, то, очевидно, оказалось нужнымъ снять это мнимое пятно съ техъ русскихъ святыхъ, которые изъ уніятскихъ святцевъ должны были перейти въ латинскіе. Уніяты и ревностные ихъ сотрудники-латиняне обратились къ исторіи

<sup>(1)</sup> Полн. Собр. Летопис. т. 1, стр. 29.

и стали ее прилаживать къ требованіямъ своей Церкви. Такимъ образомъ, и св. Ольга, равноапостольная проповъдница въ Россіи восточнаго православія, признана латинствовавшею. Г. Вердье не могъ не знать, какимъ образомъ и по какимъ побужденіямъ равноаностольная провозвъстница греческого православія св. Ольга внесена изъ русскихъ святцевъ въ латинскіе. Но поиятно каждому, что ему очень невыгодно было выставлять на видъ всв эти обстоятельства. Ему гораздо лучше притвориться незнающимъ дела и показывать, что мивніе о латинствів св. Ольги образовалось не по вызову особенныхъ обстоятельствъ латинской Церкви, а на основаніи самаго д'вла. Выгодно это для г. Вердье потому, что, еслябы это мнине было основано на несомивнныхъ рышительныхъ фактахъ, то оно составляло бы неопъненную находку для г. Вердье и онъ очень легко могь бы ввесть въ заблуждение людей незнающихъ этого лела.

На чемъ же, въ самомъ дълъ, основано мнъне о мнимомъ латинствъ св. Ольги? Первые изобрътатели его, не слишкомъ разборчивые въ средствахъ, утверждали его на общей нерънительной мысли, что во времена Ольги раздъленіе Церквей еще не совершилось и что, слъдовательно, Ольга, принявъ крещеніе въ Константинополь, подчиненномъ будтобы тогда Риму, сама подчинялась ему, была въ единеніи съ латинскою Церковію. Этого было для нихъ достаточно, чтобы внести имя Ольги въ латинскіе святцы, больше опи отъ нея не требовали ('). Г. Вердье принимаетъ, какъ

<sup>(&#</sup>x27;) Kulesza Wiara Prawoslavna str. 45-47; Assemani cal. t. 1. p. 247-255.

уже готовую работу, — это основаніе мижнія о латинствѣ Ольги; по не довольствуется имъ однимъ, а идетъ далѣе и обогащаетъ трудъ своихъ предшественниковъ новыми данными, или лучше сказать поправляетъ ихъ педосмотръ.

Когда Ассеманъ искалъ доказательствъ латинства св. Ольги, ему попадались въ древнихъ германскихъ сказаніяхъ свидітельства о томъ, что св. Ольга спустя пъсколько лътъ послъ того, какъ приняла крещение въ Константинополь, посылала посольство къ германскому императору Оттону съ просъбою прислать епископа съ священниками для обращенія Россіи къ Христіанству. Какъ ни благопріятны были эти свидетельства для Ассемана, но онъ ихъ отвергъ, потому что въ нихъ Руссы названы Ругійцами, какое названіе, по мнѣнію Ассемана, принадлежало не Руссамъ, а жителямъ острова Ругена. Впрочемъ у Ассемана были другія причины отвергать эти свидетельства. Все эти свидетельства, какъ увидимъ въ свое время, показывають съ самой невыгодной стороны мнимое расположение Руссовъ къ латинству и бросають тень на самую Ольгу, если считать ее латинствовавшею.

Г. Вердье нашелъ средство преодольть эти трудности, передъ которыми остановился Ассеманъ. Неопъненную услугу оказалъ ему въ этомъ отношеніи
нашъ знаменнтый ученый Шлёцеръ. Страстный поборникъ всего скандинавскаго и германскаго въ нашей
исторін, Щлёцеръ обратилъ особенное вниманіе на
свидътельства германскія о посольствъ св. Ольги къ
германскому императору Оттону I и, принимая въ
нихъ все за несомнънную истину, высказалъ такое
мнъніе,—что Ольга, дъйствительно, носылала это по-

сольство съ просьбою прислать къ ней епископа и священниковъ и что влёдствіе этой просьбы къ ней отправленъ быль Адальберть съ нёсколькими помощниками, но встрётилъ въ Русскихъ такое упорство, что едва спасся отъ нихъ бёгствомъ. Объсняя такой странный поступокъ со стороны Ольги, уже принявшей Христіанство въ Константинополь, Шлецеръ говоритъ, что Ольга могла не знать о раздъленіи Церквей, что въ Константинополь уже не было тогда въ живыхъ знакомыхъ ей императора и патріарха, между тёмъ грозное могущество Оттона побуждало ее искать съ нимъ дружбы (').

Г. Вердье пользуется Шлецеромъ, какъ это очевидно при самомъ легкомъ сличени его цитать съ свидътельствами Шлецера, но оставляя въ сторонъ соображенія Шлецера приводить изъ него то, что для него благопріятно, не стісняясь въ этомъ случай нимало хронологическимъ порядкомъ указанныхъ у Шлецера свидътельствъ. Изъ нихъ г. Вердье выбираетъ самое безукоризненное по его мысли и ставитъ его на первомъ мъстъ, именно-свидътельство Аламберта Ашафенбургскаго, который говорить, что 960 года пришедшіе къ королю Оттону послы отъ русскаго народа просили прислать къ нимъ кого-нибудь изъ его епископовъ, который указалъ бы имъ путь истины. Преклонясь на ихъ прошеніе, онъ послалъ православнаго (fide catholicum) Адальберта, который едва спасся отъ ихъ рукъ (\*). Свидътельство это, говоримъ, самое безукоризненное и очень сильно гово-

<sup>(&#</sup>x27;) Шлец. т. 3. стр. 435-460.

<sup>(2)</sup> Вердье стр. 163. Шлец. т. 3. стр. 459 снес. 470.

рить въ пользу защищаемой г. Вердье мысли, за исключениемъ последнихъ словъ этого свидетельства, изъ которыхъ ясно видно, что Русскіе противопоставили Адальберту самое упорное и ожесточенное сопротивленіе и что никто не могь поддержать его ревности къ распространенію въ Россіи Христіанства. Все это само собою приводить къ следующимъ предположеніямъ: или призвавшіе латинскаго епископа въ Россію были очень немногочисленны и слабы, чтобы поддержать его, или Русскіе призывали его лицемфрно, изъ видовъ политическихъ, желая высказать мнимую расположенность къ Оттону, или наконецъ они вовсе не просили къ себъ латинскаго епископа, а только имъли политическія сношенія съ Оттономъ, но германскій императоръ воспользовался этимъ случаемъ и навязалъ Русскимъ латинскаго епископа.

Первое предположение высказываеть и доказываеть Шлецерь. По его мненію, Ольга посылала посольство къ Оттону съ просьбою епископа тайно, боясь народа; потому летописецъ русскій и не знасть ничего объ этомъ дъль. Но такъ какъ она дъйствовала въ этомъ случат съ немногими приверженцами, то предпріятіе ея вовсе не иміло успіка: народъ вооружился и выгналь Адальберта. Въ этомъ предположеніи мы видимъ искусную теорію нѣмецкаго ученаго; но она не мирится съ другими фактами. Стравно въ этой теоріи то, что св. Ольга, такъ открыто принявшая Христіанство въ Греціи и такъ настоятельно убъждавшая къ принятію его своего сына Святослава, имъвшая притомъ такую крикую власть надъ своимъ народомъ, должна была тайно приглашать къ себъ епископа изъ иноплеменной страны и потомъ не умела защитить

его отъ врости народной. Въ дѣлахъ Ольги, со времени принятія Христіанства, мы не видимъ никакой скрытности, таинственности, напротивъ видимъ самую гласную торжественность, а потому не имѣемъ никакой причины предполагать скрытность и таинственность и въ этомъ дѣлѣ призванія латинскаго епископа.

Далве, еще страннве со стороны Ольги самая мыель призвать къ себъ епископа латинскаго помимо Греціи. Въ Константинопол'в она приняла крещеніе, нослъ крещенія обнаружила явное намъреніе распространить св. Въру въ своей странъ: можно ли думать, чтобы она тогда же не позаботилась о первый шемъ средствъ къ этому-о пастыряхъ и не призвала ихъ къ себь изъ Греціи тогда же? Правда, что она имъла недоразумвнія съ Константинополемъ; но эти недоразумбнія отнюдь не касались патріарха и греческаго духовенства. Притомъ по сосъдству съ Россіею была Болгарія, просв'ященная Христіанствомъ слишкомъ столетіе: оттуда св. Ольге и легче и выгодне было призвать священниковъ, чъмъ изъ иноплеменной Германіи. Шлецеръ говоритъ, что въ то время, т. е. въ 959 году, въ Константинополъ уже не было въ живыхъ ни императора, ни патріарха, крестившихъ Ольгу, къ которымъ она могла бы обратиться какъ къ знакомымъ. Важное затрудненіе! Не знала же Ольга ни Константина Бягрянороднаго, ни патріарха Поліевкта, когда отправлялась въ Константинополь креститься. Мы напротивъ думаемъ, что это самое обстоятельство, что тогда не было въ живыхъ Константина Багрянороднаго и могло бы особенно располагать Ольгу обратиться теперь къ Нонстантинополю, по смерти императора, оскорбившаго ее гордымъ обращениемъ. Но главное, патріархъ Поліевкть, крестившій св. Ольгу, быль теперь еще живъ; съ другой стороны равноапостольная княгиня, безъ сомнънія, до сихъ поръ уже имъла необходимыхъ пастырей. Быть не можетъ, чтобы она, принявъ крещеніе и имѣя такую ревность къ распространенію св. Віры, оставалась безъ нихъ два или три года. Словомъ, естественнъе всего думать, что св. Ольга не им вла никакой нужды въ латинскомъ германскомъ духовенствъ и, если, дъйствительно, просила Оттона прислать къ ней епископа и священниковъ для распространенія въ Россіи Христіанства, то просила неискренно, прикрывая этимъ свои политическіе виды, желая усыпить воинственность Оттона, т. е. мы приходимъ ко второму предположенію для объясненія посольства Ольги къ Оттону. Этимъ мы повидимому противоръчимъ свидътельству Ламберта Ашафенбургскаго, которое приводитъ г. Вердье вследъ за Шлецеромъ и по которому Ольга просила епископа и священинковъ съ тъмъ, чтобы они указали Русскимъ путь истины. Нисколько, -- этимъ мы только пополняемъ это свид втельство и пополняемъ не по нашему произволу, а потому что въ такомъ именно видѣ оно находится въ древибишей германской летописи у продолжателя Регинона. Тамъ это дело разсказывается такъ, 959 года отъ Рождества Христова (Оттонъ I) снова напаль на Славянь (Sclavos), гдв погибъ Титмаръ. Послы Елены королевы Ругійцевъ (Rugorum), которая при Романѣ (не Романѣ, а Константинѣ Багрянородномъ) императорѣ Константинопольскомъ, крещена въ Константинополь, коварствуя, какь открылось посль, пришли къ королю и просили епископа и священииковъ для своего народа (1). Въ такомъ же видъ это повторяется въ саксонскихъ лѣтописвид втельство сяхъ (3). Самое естественное и невольное слъдствіе вытекаеть отсюда такое: ближайшіе историческіе свидетели этого событія вовсе не верили, чтобы Ольга, дъйствительно, желала имъть у себя латинскаго епископа. Любопытно, какъ г. Вердье выходить изъ этого затрудненія. Онъ, какъ мы уже замічали, поставиль безукоризненное свидътельство Ламберта впереди, а потомъ уже другія изъ продолжателя Регинона и саксонскихъ льтописей, такъ что не знающему дела легко можетъ казаться, будто свидетельство Ламберта древнъе, а свидътельства продолжателя Регинона и саксонскихъ льтописей составляютъ повтореніе перваго съ произвольнымъ объяснениемъ, что Ольга лицемърно просила себъ латинскаго епископа, между тъмъ, накъ по изслъдованіямъ Шлецера, свидътельство. продолжателя Регинона древние всихъ, - такъ что скоръе можно думать, что Ламбертъ имъ воспользовался, оставивъ только въ сторонъ объяснение события. Это тъмъ болъе въроятно, что и Дитмаръ, почти современникъ св. Ольги и болбе другихъ знакомый съ дълами Россіи, упоминаетъ только о томъ, что Адальбертъ былъ поставленъ въ епископа Россіи и изгнанъ оттуда, а вовсе не говорить о посольств в Ольги къ Оттону. Такъ непріятно, или, лучше сказать, такъ невъроятно было для Латинянъ безуспѣшное желаніе Ольги имъть у себя латинскаго епископа!

Г. Вердье совершенно иначе смотрить на это дъ-

<sup>(1)</sup> Шлец. Т. 3 стр. 447 слич. 469.

<sup>(2)</sup> Тамъ же, стр. 449-451.

ло. По его мивнію, писатели, предполагавшіе въ посольствы Ольги обмань, судили о событіи по его слыд. ствію (1). Очень ловкое объясненіе! Мы имъ воспольауемся для следующаго вывода: если писатели предполягавшіе обманъ со стороны Ольги судили о событін по следствію его, потому что Адальберть быль нагнанъ; то не тъмъ же ли правиломъ всв они руководствовались, когда утверждаля, что посольство отъ Ольги просило епископа, т. е. не потому ли они предполагали со стороны Ольги эту просьбу, что знали, что отъ нее приходило посольство и что тогда же Оттонъ ръшился послать въ Россію епископа. Почти всв эти свидетели явно дають разуметь, что посольство Ольги приходило собственно не за епископомъ, а только прикрывало этимъ предлогомъ свои политическія цівли. Пельзя ли въ самомъ дівлів думать, что •и мнимый обманъ со стороны Ольги есть также предположеніе этихъ свидітелей, что послы Ольги вовсе не просили епископа, приходили только по дёламъ гражданскимъ, но что самъ Оттонъ воспользовался отими дружескими сношеніями съ нимъ Россіи и, разсчитывая на нихъ, позаботился отправить въ Россію латинскую миссію. Первую половниу этого предположенія, что посольство Ольги къ Оттону если и было, то инфло характеръ только гражданскій, высказаль Ассеманъ (1); эту нысль принимаеть нашъ ученый, преосващенный Макарій, и дополняеть ее второю по--эжолопдэчи ниви отвинелавтудэчи атарийэт опонияол нія, --именно, что Латиняне, безъ просьбы Ольги, посла-

<sup>(&#</sup>x27;) crp. 163.

<sup>(\*)</sup> Asseman. calend. t. 1, p. 243-253.

ли къ ней епископа, пользуясь удобнымъ случаемъ. Хотя то и другое мижніе не опирается ни на одномъ прямомъ указаніи исторіи, но кром'в своей естественности они имъютъ слъдующія основанія: ни грамота Оттона саксонскимъ князьямъ о возведении Адальберта въ архіепископа магдебургскаго, ни Дитмаръ слова не говорять о просьбѣ Русскихъ послать нимъ епископа, а только упоминають о томъ, Адальбертъ былъ епископомъ русскимъ или ругскимъ, ругійскимъ (1),--молчаніе особенно у Дитмара очень странное! Далье, изъ саксонской льтописи видно, что назначение быть епископомъ въ Россіи тогла считалось очень непріятнымъ и что Адальбертъ быль назначенъ въ Россію по интригв архіепископа Вильгельма (3). Значить, тогда Латиняне очень подозрительно смотръли на мнимую готовность Русскихъ принять латинство и хотя знали, что княгиня ихъ христіанка и (будто бы) высказывала готовность распространить у себя латинство, но очень мало разсчитывали на ея поддержку, потому ли что считали ее слабою правительницею (чему противоръчать всъ факты нашей исторіи), или (что гораздо віроятніве) потому что не видъли съ ея стороны никакой готовности принять къ себъ латинскаго епископа, а посылали его сами, пользуясь удобнымъ случаемъ и по особенной ревности къ распространенію латинства. Это предположеніе, говоримъ, самое естественное и простое, -- впрочемъ мы не думаемъ возводить его на степень неоспоримой истины. Для этого ему не достаеть положительнаго сви-

<sup>(1)</sup> Шаецер. т. 3, стр. 446, 447, 448, 449.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же стр. 458.

дътельства исторіи. Но оцьнивая также соображенія г. Вердье, мы даемъ себъ право сказать, что они еще менъе могутъ быть признаны истинными и изъ нихъ никакъ нельзя вывести того заключенія, какое выводить г. Вердье, что св. Ольга была въ единении съ латинскою церковію, и вотъ въ краткихъ чертахъ почему нельзя: Ольга желаеть имъть латинскаго епископа, но современники принимають это желаніе съ неудовольствіемъ и подозрѣніемъ; ближайшіе историческіе свидѣтели прямо и яспо обвиняють ее въ обмань; наконецъ защитники унін литовской, которымъ рішительно необходимо было найти въ св. Ольгъ что-нибудь латинское, отвергають все сказаніе о мнимомъ желаніи Ольги имъть у себя латинскаго епископа и распространять латинство; одипъ только г. Вердье усиливается доказать, что св. Ольга, дъйствительно, желала быть латинянкою. Какъ бы много мы ни уважали г. Вердье, но отдать ему предпочтение въ этомъ случав предъ его сотрудниками прежнихъ временъ и передъ историческими свидътелями древними, не имфвиними въ виду доказывать или отвергать латинство древней русской Церкви, - никакъ не смѣемъ, и этотъ недостатокъ смѣлости г. Вердье долженъ намъ извинить, если онъ уважаетъ правила историческаго безпристрастія. Правда, на сторон в автора повидимому-авторитетъ знаменитаго Шлецера, но вникая въ изследованія Шлепера объ этомъ дёлё, нельзя не замътить, что онъ доказываетъ собственно два положенія: что св. Ольга посылала посольство къ Оттону и что Оттонъ посылалъ въ Россію латинскую миссію, но чтобы отсюда можно было вывести съ достовърностію, что св. Ольга была Латинянкою, этого Шлецеръ вовсе не утверждаеть, напротивъ -онъ говорить, что въ этомъ происшествіи много темнаго и затъмъ перечисляеть недоумънія, какія невольно вызываеть странное намъреніе Ольги имъть епископа изъ Германіи латинскаго, помимо Греціи (').

Далве Шлецеръ ясно даетъ понять, что Ольга не думала измёнять греческому вёроисповёданію и если просила латинскаго епископа, то потому, что, въроятно, не знала о существовавшемъ раздѣленіи Церквей (1), -слёдовательно Шлецеръ допускаетъ тумысль, что если бы она знала о разделении Церквей, то, вероятно, не сдълала бы этого; т. е. Шлецеръ смотритъ ча посольство Ольги къ Оттону какъ на ошибку, недоразумъніе съ ея стороны, а не какъ на слъдствіе ея отчетливаго убъжденія въ истинности латинскаго исповъданія. Много же Шлецеръ говорить въ пользу г. Вердье! И такъ, все приводить насъ къ тому заключенію, что можніе о латинствъ св. Ольги принадлежить одному г. Вердье и ставить его въ противоръчіе съ древними историческими свидътелями. еслибы даже и не было этого противоръчія, еслибы даже св. Ольга, дъйствительно, посылала посольство къ Оттону съ искреннею просьбою прислать къ ней латинскаго епископа; то и въ такомъ случав мы должны были бы смотръть на изследованія г. Вердье о латинствъ Россіи во времена св. Ольги, какъ на совершенно излишній, ничего недоказывающій трудъ; потому что вся мнимая затья св. Ольги ввести латинство въ Россіи,

<sup>(</sup>¹) Шлец. Т. 3, стр. 455—460. Объясненіе этихъ недоуміній Шлецеромъ. мы указали выше.

<sup>(°)</sup> Тамъ же стр. 457-458.

по несомивниому свидетельству исторіи, которое вполив принимаетъ г. Вердье, кончилась пичвиъ и не оставила послъ себя никакихъ слъдовъ: латинскаго епископа, присланнаго отъ Оттона, Русскіе прогнали. Сами ли язычники русскіе это сдалали или по внушенію христіанъ восточнаго в роиспов за данія, которых в тогда было не мало, не знаемъ: но несомивнио то, что тогда они терпъли рядомъ съ собою христіанъ греческаго въроисповъданія, какъ это видно изъ договора Игоря. съ Греками, и во времена св. Ольги не воздвигали противъ нихъ никакого гоненія: слёдовательно, если они изгнали въ это время латинскихъ проповъдниковъ; то этимъ ясно показали свое особенное нерасположение къ латинянамъ. Не потому ли и Владиміръ, отсылая прочь латинскихъ пословъ, сказалъ имъ: отцы наши не приняли сего ученія, какъ бы указывая этимъ на неудачную попытку ихъ собратовъ во времена св. Ольги?

Послё этихъ изслёдованій, составляющихъ мнимую новизну въ русской исторіи, авторъ обращается къ готовой работь своихъ предшественниковъ и доказываеть, что греческая Дерковь посль Фотія и во времена св. Ольги была въ единеніи съ латинскою церковію,—сльдовательно св. Ольга тымъ болье могла не чуждаться мысли распространить въ Россіи латинство и если эта мысль ей не удалась, то это нисколько не мёшало ей быть въ единеніи съ латинскою Церковію (').

Мы будемъ еще имъть случай подробнъе разбирать доказательства автора объ единеніи греческой Церкви съ латинскою послъ временъ Фотія; здъсь же ограничимся только краткими замъчаніями. Соглашаемся впол-

<sup>(1)</sup> У Вердье стр. 163-170.

нь съ авторомъ, что посль Фотія разногласія между восточною и западною Церквами какъ бы затихли. Многіе люди того времени, пораженные предшествовавшими смутами и боясь самой мысли о разделеніи Церквей, соединенных узами любви со временъ апостольскихъ, старались всеми мерами поддерживать, по крайней мъръ, наружное единеніе; другіе же какъ напр. патріархъ Өеофилакть, зашимая высшія міста въ Церкви незаконно и имъя крайнюю нужду въ поддержиъ со стороны папы, выказывали передъ нимъ угодливость: но мы должны брать во внимание не наружное единеніе Церквей и не дъйствія частныхъ лицъ, вызванныя личными разсчетами, а единение внутреннее, единение всей Церкви восточной съ римскою, и особенно мы должны строго отличать единеніе, согласіе Церквей, взаимное ихъ уважение отъ подчинения одной Церкви другой. Авторъ не дълаетъ этого различія, потому что въ его убъжденіяхъ единеніе (хотя бы наружное) Церкви восточной съ римскою одно и тоже, что подчиненіе первой власти папы; но насъ ничто не заставляетъ объединять эти совершенно различныя вещи, а коль скоро мы различаемъ ихъ, то все дёло представляется намъ въ совершенно другомъ видъ, нежели въ какомъ его видитъ г. Вердье. Имбли патріархи константинопольскіе послів Фотія сношенія съ римскою Церковію, отзывались объ ней съ уваженіемъ и даже по христіанской любви или по интересамъ гражданской власти иногда открыто объявляли, что между Церквами пътъ вражды. Но следуеть ли отсюда, что они объявляли законными, а тъмъ болъе обязательными для себя всъ нововведенія римской Церкви, каковы догмать объисхожденіи Св. Духа и отъ Сына, обычай совершать Евхаристію на опреснокахъ и т. п.? Нисколько, -- и мы увърены, что и г. Вердье, при всей своей смълости, не ръшится утверждать это. Принимали константинопольскіе патріархи отъ папы легатовъ, высказывали къ нему свое личное уважение въ лестныхъ словахъ; но признавали ли они его власть надъ собою, повиновались ли ему, какъ главъ Церкви? Немного нужно труда, чтобы ръшить эти вопросы: стоитъ только обратить внимание на обстоятельство, повидимому очень маловажное: въ тъхъ же самыхъ грамотахъ, изъ которыхъ авторъ выписываетъ намъ отрывки, доказывающіе повидимому подчиненіе патріарховъ пап'в, -- въ тъхъ же самыхъ, говоримъ, грамотахъ, въ подписяхъ патріарховъ находится слово вселенскій (δικουμενικός), а это такое слово, котораго папы никогда не могли равнодушно слышать, какъ слово равенства между патріархами и папами, какъ явное и ръшительное опроверженіе главенства папы. А что, дъйствительно, всъ константинопольскіе патріархи пользовались этимъ титуломъ и вызывали имъ негодованіе папъ, это засвидътельствовалъ папа Левъ IX въ посланіи своемъ къ Михаилу Керулларію (1).

Наконецъ, какъ во многихъ мѣстахъ, такъ и здѣсь авторъ самъ ставитъ себѣ камни претыканія. Онъ указываетъ намъ на неудовольствія между Константино-полемъ и Римомъ изъ за четвертаго брака Льва Мудраго, который (бракъ) былъ разрѣшенъ папою, вопреки рѣшенію патріарха Николая Мистика и вопреки правиламъ соборнымъ (\*),—неудовольствія, начавшіяся въ

<sup>(1)</sup> Epist. 1 c. 9 ann. Hist. Eccl. Fleur. lib. XXXVI c. 52.

<sup>(°)</sup> Crp. 169.

концъ девятаго въка. Г. Вердье доказываеть на самыхъ шаткихъ основаніяхъ, что этотъ споръ скоро совершенно прекратился, но это неправда, -споръ этотъ продолжался почти во весь Х-й въкъ ('), и далеко не быль такъ маловажнымъ, какъ представляетъ авторъ. Такимъ образомъ и видимое единеніе Церквей въ разсматриваемое время было очень невелико. Имфемъ основаніе думать, что оно особенно было невелико около того времени, какъ св. Ольга приняла въ Константинополъ крещеніе. Какъ на образецъ единенія церковнаго авторъ указываетъ на время патріаршества Өеофилакта, при которомъ будтобы крестилась св. Ольга. Дъйствительно, это достойный образецъ прославляемаго г. Вердье единенія Церквей! Өеофилактъ возведенъ быль императоромъ Романомъ на патріаршій престоль, противь желанія константинопольскаго клира. съ явнымъ нарушеніемъ церковныхъ правилъ (на 17 году жизни) и своею жизнію довольно живо напоминалъ папъ временъ великаго раскола (1). Неудивительно, что такой патріархъ имблъ нужду въ папб и покупаль его содъйствіе ціною униженія передъ нимъ! Но его единеніе съ папою было ли отголоскомъ Церкви восточной? Безъ всякаго сомивнія, - натъ! Предполагать это значило бы наносить величайшее оскорбленіе восточной Церкви. Какъ бы то впрочемъ ни было, но есть ли основание думать, что покорность папъ патріарха Өеофилакта была внушена св. Ольгъ? По изследованіямъ г. Вердье выходить такъ, потому что

<sup>(1)</sup> Bar. Annal. Eccles. t. X. p. 885.

<sup>(\*)</sup> Rorbacher Histoire Universelle de l'Eglise Cath. t. 13 p. 73-75.

онъ принимаетъ на въру мивніе Шлецера, что св. Ольга приняла крещеніе отъ патріарха Өеофилакта въ 956 г. Но такъ какъ это совершенно невърно ('), позволительно думать, что подобныхъ внушеній вовсе не было. Намъ извъстно прощальное наставление св. Ольгъ крестившаго ее патріарха Поліевкта: въ немъ вать ни слова о мнимой власти папы надъ восточною Церковію (°). Понятно, почему г. Вердье предполагаеть подобныя внушевія. Самъ онъ, конечно, хорошо знастъ дъйствія своей Церкви и между прочимъ то, что тамъ каждому в рующему сообщается понятіе о пашь наравив съ коренными догматами Ввры и нервдко даже прежде ихъ,-поэтому онъ думаетъ, что если на Востокъ соблюдали единение съ западною Церковію, то ужъ непременно въ числе первыхъ христіанскихъ познаній сообщили объ этомъ и св. Ольгв, когда она принимала Христіанство. Но это большое заблужденіе! Въ этомъ отношения восточная Церковь всегда обнаруживала самое упорное невнимание къ римскому догмату о главенстве, даже и тогда, когда еще не делала явнаго разрыва съ нею! О папт она тогда только упоминала, когда признавала опасными для своихъ чадъ его притязанія на главенство въ Церкви.

Есля же св. Ольгѣ не внушали въ Константинополѣ признавать въ Церкви высшею властю—власть папы, то тѣмъ менѣе она могла убѣдиться въ этомъ послѣ, когда возвратилась на родину; петому что вовсе

<sup>(&#</sup>x27;) По истисленіямъ пасхальнаго круга оказывается, что св. Ольга приняла крещеніе въ 957 году при патріарха Полісвить. Истор. Христ. до Владниіра стр. 310-312.

<sup>(3)</sup> Собраніе русскихъ літоп т. 1. стр. 26.

невидно, чтобы она имѣла потомъ особенныя сношенія съ Константинополемъ, а прибывшія съ нею ду-ховныя лица не имѣли никакихъ побужденій располагать ее въ пользу латинства и въ ущербъ собственному вѣроисповѣданію.

Итакъ, ничто не мъшало Ольгь, говоритъ г. Вердье, обращаться къ Латинянамъ (съ просьбею прислагь къ ней епископа) (1). Мы полагаемъ, что гораздо справед- и ливъе думать, что ничто не побуждало ее обращаться къ нимъ съ этою просьбою.

## IV.

«Обращеніе къ Христіанству Владиміра и народа русскаго миссіонерами греческими, которые тогда еще пребывали въ единеніи съ святою столицею и миссіонерами латинскими» (Вердье стр. 174—188).

Обращение Владиміра къ Христіанству и народа русскаго такъ ясно показываетъ исключительное участіе въ этомъ великомъ дѣлѣ Церкви греческой, что предполагать здѣсь какое-нибудь участіе Церкви латинской, повидимому, нѣтъ никакой возможности. Владиміръ ясно высказалъ намѣреніе принять Христіанство восточное, принялъ его отъ Грековъ, призвалъ къ себѣ духовенство греко-восточное; духовенство это крестило Россію и составило Церковь русскую, по духу и правиламъ Церкви восточной и постоянно удерживало этотъ характеръ, не допуская никакихъ измѣненій про-

<sup>(&</sup>lt;sup>3</sup>) cap. 172.

тивныхъ ему. Всв эти факты такъ ясны и рвшительны, что не допускають перетолкованій. Г. Вердье не могъ не подчиниться этой настоятельной, хотя конечно очень непріятной для него, необходимости и въ своемъ разсказ объ обращеніи къ Христіанству Россіи при Владимір в не скрываеть участія въ этомъ дъль Церкви греческой. Но какъ послъдовательный писатель, върный своей задачь доказать непрерывность латинства въ древней русской Церкви, онъ не могъ отказаться отъ попытки найти и въ этомъ событіи что-нибудь латинское. Этой многотрудной цьли онъ достигаеть слъдующимъ образомъ (').

1. Предпославъ общую мысль, что до и послѣ Владиміра восточная и западная Церкви составляли одно, онъ устраняетъ изъ исторіи крещенія Россіи при Владимірѣ все, что несогласно съ этою мыслію. Такимъ образомъ разсказъ преподобнаго Нестора о прибытіи къ Владиміру разныхъ пословъ съ предложеніемъ принять ихъ вѣру и о выборѣ Владиміромъ греческой вѣры, —разсказъ очень оскорбительный для латинской Церкви, г. Вердье совершенно отвергаетъ какъ миогоглаголивое и варварское повъствованіе (la narration prolixe et barbare), внушенное духомъ секты (dictée par

<sup>(1)</sup> Мы не можемъ взять на себя трудъ опровергать все, что ложно въ этой стать ватора, потому что это повело бы насъ слищ-комъ далеко. Какъ на образецъ правильныхъ мивній автора указываемъ на его сужденіе о Ярополкъ Святославичь: по мивнію автора, Ярополкъ былъ человъкъ жестокій, честолюбивый (стр. 174); тогда какъ у насъ принято и доказано, что это былъ государь тихій, кроткій, который проливалъ слезы о смерти Олега, съ которымъ онъ воевалъ по навъту Свънельда, любилъ христіанъ и, по свидътельству Іоакимовской літописи, палъ жертвою этой любви отъ партіи языческой, помогавшей Владиміру.

l'esprit de secte), не импющее силы исторического свидътельства и не повторенное ни однимь изв греческих писателей (1). Мы даемъ себъ право сказать, что такой отзывъ о разсказѣ препод. Нестора дѣйствительно пропикнуть духомъ секты и не можеть выдержать самой легкой критики. Въ самомъ дъль, согласимся даже, что разсказъ объ этомъ событіи преп. Нестора дійствительно многословенъ, что онъ дъйствительно показываетъ въ авторъ нерасположеніе къ латинству, какъ и къ магометанству и іудейству, в фрно также и то, что онъ не вошелъ въ сочиненія греческихъ літописцевъ; но следуетъ ли отсюда, что ложенъ, выдуманъ самый фактъ, разсказанный такимъ образомъ? Находитъ же авторъ истину въ разсказ в Дитмара о крещени Владиміра (какъ это скоро увидимъ), -- разсказ в перепутанномъ и невъроятномъ во многихъ мъстахъ, по признанію самаго автора, и при томъ въ разсказ в такомъ, который не провъренъ и не повторенъ ближайшими историками, а воспроизведенъ только въ новъйшія времена. Между тъмъ, преданіе о послахъ къ Владиміру съ предложениемъ разныхъ въръ, повторено всъми русскими летописцами, сохранялось въ памяти пародной до поздивишихъ временъ, вошло въ разсказъ знаменитаго иностраннаго писателя Герберштейна, который съ основательнымъ знаніемъ русской исторіи и русскаго народа соединяль въ себъ замъчательный такть върнаго, безпристрастнаго историка, въ чемъ соглашается и самъ г. Вердье (3); преданіе это наконецъ выдержало критику лучкихъ нашихъ писателей. Какъ же г. Вердье

<sup>(&#</sup>x27;) стр. 176.

<sup>(°)</sup> crp. 175-176.

осмъливается утверждать, что оно не имъетъ силы исторической (de valeur historique)? Не м'ясто за всь представлять итогъ изследованій объ этомъ преданіи нанихъ ученыхъ: желающихъ ознакомиться съ ними мы отсылаемъ къ Исторіи Христіанства до Владиміра, гдъ они разобраны и пополнены съ самою строгою отчетливостію. Здісь же покажемь только, что собственно заставило автора отвергать разсказъ Нестора о посольствахъ къ Владиміру съ предложеніемъ перемѣнить въру. Автору нужно прежде всего доказать, что котя Владиміръ приняль Христіанство оть Греціи, но не былъ предубъжденъ противъ латинства. Преп. Несторъ напротивъ даетъ понять, что Владиміръ приняль восточное въроисповъдание по разумному убъжденію въ его превосходствъ предъ магометанствомъ, іудействомъ и латинствомъ, и что онъ отвергъ латинство, какъ въроисповъдание нелюбимое въ Россіи въ прежнія времена (1). Очевидно, что такой разсказъ ниспровергаетъ всю теорію г. Вердье не только о латинствъ Россіи временъ Владиміра, но и временъ прежчихъ и даже временъ самаго Нестора, потому что лътописецъ въ этомъ повъствования ясно высказываетъ и взглядъ на латинство своего времени. Поистинь, это ужъ слишкомъ многоръчивый и варварскій для г. Вердье разсказъ! Но для насъ, Русскихъ, это драгоцънный памятникъ нашей православной старины и мы имъ еще не разъ будемъ пользоваться для обличеній нашего поваго изслідователя русской церковной исторіи!

2. Уничтоживъ такимъ образомъ достовърность

<sup>(1)</sup> Полное Собраніе літопис. т. І, стр. 36-46.

историческаго свид втельства, доказывающаго нерасположение Владимира къ латинству, авторъ даетъ своимъ изсявдованіямъ такой ходъ: не смотря на изумительныя усилія перваго въ Россіи великаго князя католическаю (Владиміра), обращеніе къ Христіанству народа русскаго хотя очень значительное, далеко не было еще дыломь вполны совершеннымь (loin d'avoir reçu son entier accomplissement), —и Латиняне тогда же сильно содыйствовали довершенію этого дыла (et les Latins allaient puissamment contribuer à l'achever). — Большая часть жителей Кіева, говорить Карамзинь, приняли крещеніе, но остальные съ упорствомь оставались при прежней религи и язычество существовало въ нъкоторыхъ странахь Россіи даже до XII вина. Духовное завоеваніе этих в странь было диломь усилій Латинянь, ихь мучениковь (1).

Прочитавъ это красноръчивое, одушевленное горячимъ чувствомъ вступленіе, читатель Г. Вердье естественно ожидаетъ, что авторъ будетъ ему разсказывать, какъ латинская миссія разсъялась по областямъ Россіи съ проновъдію язычникамъ и какъ вслъдъ за тъмъ латинство утверждалось то въ той, то въ другой странъ русской. Но къ изумленію своему, онъ сейчасъ же долженъ убъдиться, что ему внушилъ авторъ самое обманчивое ожиданіе. Ничего подобнаго не бывало! Авторъ расказываетъ такіе успъхи латинства, которые ограничивались однимъ Туровомъ, и такіе подвиги Латинянъ, которые живо напоминаютъ собою дъйствія въ Россіи Адальберта при Св. Ольгъ, съ тъмъ только различіемъ, что ими теперь обезслав-

<sup>(1)</sup> CTp. 184.

лено было имя Латинянъ и латинства, потому что и первый послъдователь латинства и его проповъдникъ оказались злоумышленниками противъ русскаго государя того времени—св. Владиміра. Событіе, къ которому авторъ сдълаль такое великольпное вступленіе и для возвеличенія котораго Дитмаръ не находитъ словъ, происходило слъдующимъ образомъ.

Владиміръ женилъ сына своего Святополка, князя туровскаго на дочери польскаго короля Болеслава. Съ королевною польскою прибылъ латинскій епископъ Рейнбернъ, и нътъ сомитнія, что онъ не ограничивался однимъ исполненіемъ обязапностей духовника. Вскоръ Владиміру донесли, что Святополкъ сносится съ Болеславомъ и злоумышляетъ противъ Владиміра. Оскорбленный такимъ поступкомъ, отецъ лишилъ удёла непокорнаго сына и вивств съ епископомъ заключилъ въ темницу въ Кіевѣ (1). Какъ же Владиміръ, такой добрый государь, по признанію самаго г. Вердье, ръшился поступить такъ жестоко съ латинскимъ епископомъ, если. онъ дъйствительно былъ расположенъ къ латинству и если Рейнбернъ дъйствительно не участвовалъ въ преступленіи Святополка? Затрудненіе для г. Вердье неодолимое, и тымъ менье средствъ объяснить его сколько нибуль въ пользу Рейнберна, что Владиміръ до конца своей жизни не раскаявался въ своемъ поступкъ съ нимъ, а Святополкъ своими дъйствіями по отношенію къ братьямъ и своими сношеніями съ Польшею доказаль очень убъдительно, что поняль, какъ нельзя лучше, уроки Рейнберна. Воть

<sup>(1)</sup> Истор. Росс. Карама. т. I, стр. 7—8; снес. прим. 1 и 2 Истор. Сол. т. I.

вакова была первая латинская миссія въ Россіи при Владимірѣ! А прочитайте разсказъ объ этомъ у г. Вердье, взятый у Дитмара! Какъ тамъ все раскрашено, какъ возвеличены подвиги Рейнберна. Онъ представленъ апостоломъ христіанской истины и доблестнымъ мучемикомъ (')! Между тѣмъ на дѣлѣ оказывается, что это былъ государственный преступникъ, осмѣлившійся вооружать сѣна противъ отца, и понесъ заслуженное наказапіе! Почему г. Вердье не выставилъ этой мрачной стороны дѣйствій Рейнберна какъ миѣнія, положимъ, русскихъ писателей (°) и не постарался смыть этого пятна съ имени Рейнберна, рѣшительно не понимаемъ.

## $\mathbf{V}$

Распространение (въ Россіи) новыхъ миссій Церкви латинской. Бруно—апостоль русскій и 18 его учениковь, сдълавшіеся мучениками. Вонифатій. Не составляєть ли Бруно съ Вонифатіємь одного лица? Олафь І норвержскій оглашаль ли Евангеліємь Россію? Начало апостольскихъ трудовъ Норманновь между Варягами (Верд. 188—210).

Прочитавъ это заглавіе, читатель Г. Вердье опять расположенъ ожидать богатыхъ успъховъ латинства въ Россіи. Передъ нимъ теперь цілый сонмъ латинскихъ проповідниковъ: Бруно съ 18 учениками, Во-

<sup>(&#</sup>x27;) У Вердье стр. 185-186.

<sup>(9)</sup> Соловьев. Истор. Росс, т. 1.

нифатій, король Олафъ I, конечно, не безъ сотрудниковъ, и наконецъ въ неопределенномъ количестве русскіе апостолы латинства-Норманны! Воть какое грозное воинство наводняло юпую Россію, чтобы, по выраженію автора, дылать вы ней духовное завоеваніе (la . conquête spirituelle), и все это въ княжение Владиміра, въ самомъ началъ Христіанства у насъ, когда юная Церковь наша еще не успъла сроднить съ собою народъ русскій!? Подумаешь, чего не могло следать это воинство и какихъ ударовъ не испытало отъ него восточное въроисповъдание! А между тъмъ и здъсь ничего подобнаго не бывало. И здесь, какъ и прежде, ожиданія, возбужденныя авторомъ въ читатель, Первая половина оказываются обманчивыми. статьи, т. е. изследованія автора о Бруно и Вонифатів, представляеть не больше какъ образецъ латинскаго баснословія о нашей церковной исторіи, а вторан-изследованія объ Олафев и Норманнахъ, если даже върить, что эти люди дъйствовали такъ, какъ разсказываетъ намъ г. Вердье, невольно заставляетъ произнести такое сужденіе: это великольшная затья, кончившаяся ничемъ. Покажемъ справедливость того и другаго сужденія нашего объ этой стать в г. Вердье.

Не думаемъ, чтобы между читателями г. Вердье много нашлось такихъ, которые имѣли териѣніе прослѣдить внимательно весь его сводъ разсказовъ о русскихъ апостолахъ латинства—Бруно и Вонифатіѣ, и 
сще менѣе предполагаемъ такихъ, которые, осудивъ 
себя на этотъ трудъ, вынесли бы ясное понятіе объ 
этихъ лицахъ.—Сводъ этихъ разсказовъ по всей справедливости можно назвать сводомъ разногласій, противорѣчій и невѣроятныхъ басень о проповѣдничествѣ

этихъ лицъ. Въ возможно-большей ясности и отчетливости эти разсказы разобраны въ нашемъ русскомъ сочинение. Исторія русской Церкви епискона Макарія (1), куда мы и отсылаемъ желающихъ поближе познакомиться съ этимъ предметомъ; здёсь же мы представимъ только краткій очеркъ этихъ разсказовъ, какъ они изложены у г. Вердье, съ объясненіями, необходимыми для нашей цъли.

Спачала, авторъ передаетъ намъ разсказъ Дитмара о томъ, какъ Бруно, рукоположенный во епископа въ Магдебургв и обласканный польскимъ королемъ Болеславомъ, отправился проповъдывать Евангеліе въ Пруссію и области сопредъльныя Пруссіи и Россіи и какъ онъ здъсь былъ замученъ съ 18-ю учениками. Въ этомъ разсказъ нътъ ничего невъроятнаго, равно какъ пътъ ничего, что доказало бы существование латинства въ Россіи; потому что подъ странами сопредъльными Пруссіи и Россіи нужно безъ всякаго сомивнія разумыть области литовскія (2), не им'явшія тогда никакого отношенія къ Христіанству въ Россіи. Но воть мы сейчась увидимъ, какъ этоть разсказъ, ничего недоказывающій, прилаживается къ нашей исторіи. Авторъ нашъ передаетъ намъ за темъ разсказъ Даміани о проповеди Вонифатія въ Россіи. Вонифатій, ученикъ Ромуальда и родственникъ императора Оттона III, удалившись въ Италію и тамь размышляя о подвигажь Адальберта (епископа прагскаго, проповъдывав-

<sup>(1)</sup> T, I crp. 181-186.

<sup>(2)</sup> Авторъ нашъ отвергаетъ это предположение и доказываетъ что несправедливо считать Литву мъстомъ проповъди Бруно. Почему же? Потому, говоритъ г. Вердье, что тамъ не осталось слъдовъ этой проповъди!! Причина удивительно основательная!! стр. 194.

шаго въ Пруссін) ръшился идти по его слыдамь. Прожодя съ необычайнымъ самоотвержениемъ языческия страны, онь наконець прибыль кь царю Руссовь и обратился къ нему съ проповъдью Евангелія. Царь предложиль ему проити между двумя кострами, объявивь, что если Вонифатій останется невредимь, то онь приметь Христіанство, если же пламя коснется его, то онь сожжеть проповъдника совершенно. Вонифатій прошель между кострами невредимо, и царь, павъ передъ нимъ, просиль крещенія и приняль его сь множествомь народа. Брать этого царя умертвиль проповыдника; но и онь, вскорь раскаявшись, приняль крещенів и Руссків построими церковь на могиль мученика (1). Событіе это происходило во времена св. Владиміра, по однимъ-до обращенія его къ Христіанству, по другимъ-послів. Но въ то или въ другое время оно происходило, его одинаково не легко пріурочить къ исторіи св. Владиміра, точно также, какъ и связать съ расказомъ Дитмара о Бруно. Нашъ авторъ однако преодолъваеть ту и другую трудность и, надобно отдать ему полную справедливость, одолеваеть ихъ очень умно. На разрешение этихъ ватрудненій мы обратимъ вниманіе потому собственно, что имъ авторъ болве и болве ослабляеть въ читателв убъжденіе, будто эти латинскія миссіи имѣли усивхъ въ Россін.

Авторъ нашъ доказываетъ, что Бруно и Вонифатій одно и тоже лице. Но какъ же послѣ этого согласить разсказъ Дитиара о томъ, что Бруно умершвленъ въ областяхъ, сопредѣльныхъ Пруссіи и Россіи, и разсказъ Даміани, по которому Вонифатій умерщъ-

<sup>(1)</sup> crp. 189-193.

ленъ внутри Россіи? Авторъ нашъ признаетъ ложнымъ мивніе Дитмара, не обращая вниманія на то. что Дитмаръ былъ современникъ и товарищъ по училищу Бруно (1). Но котя эта мысль благопріятна автору, однако ею не устраняются, а еще болье увеличиваются затрудненія. Если Бруно-Вонифатій проповъдывалъ и погибъ внутри Россіи, очевидно, во времена св. Владиміра; то гдв и какъ? Какой русскій князь приняль отъ него крещеніе и какой умертвиль его? Если туть имъется въ виду св. Владиміръ и воображаемый его брать, то какъ помирить все это съ достоверною и известною всемь исторією св. Владиміра? Г. Вердье открываеть намъ средство согласить все это съ истиною. Онъ приводить намъ разсказъ Адемара (вис. XI ст.) о Бруно. По словань Адемара, Бруно сначала проповъдываль Евангеліе въ Венгріи и оттуда чрезь русскія области пошель сь проповидію кь Печеныамь. Печеным убили его, а Русскіе, выкупиво его останки, построили во честь Бруно монастырь (3). Такимъ образомъ мы имбемъ третій разсказь о латинскихъ пропов'ядиикахъ въ Россіи, и такой разсказъ, который, очевидно, имбеть связь съ первымъ, потому что говорить о Бруно, и со вторымъ, потому что разсказываеть о Бруно жкла, похожия на подвиги Вонифатія. Но если дъйствительно этотъ последній расказъ объединяеть собою два прежніе; то какъ въ этой смеси противоречащихъ событій найти связь и единство? Авторъ нашъ такъ уясняетъ всю эту путаницу: Бруно-Вонифатій, проповъдывавшій спачала вь Венгріи, пошель оттуда

<sup>(1)</sup> crp. 193, 194 cuec. 189.

<sup>(\*)</sup> стр. 194 196.

въ русскія области и обратиль нь Христіанству какого-то русскаго князя, но не Владиміра, наконець направиль путь свой къ Цеченьгамь, которые и убили его, а обращенные имь Русскіе, узнавь объ этомь, выкупили его толо и построили въ его имя монастырь. Къ чести Русскихъ, заключаетъ авторъ, мы можемъ утверждать двъ вещи: кровь ихъ апостола (Бруно-Вонифатія) пролита на ихъ земль, но пролита не ихъ руками! Пріятна или нътъ для Русскихъ эта честь, мы не беремся ръшать; скажемъ только, что здъсь вопросъ не о чести Русскихъ и не о томъ, на ихъ ли землѣ пролита кровь латинскаго проповъдника или нътъ, а о томъ, была ли эта кровь начаткомъ латинства въ Россін? Вопреки мивнію Даміани и Адемара, многіе нъмецкіе льтописцы и за ними нашъ знаменитый Карамзинъ, владъвшій такимъ необычайнымъ даромъ угадывать истину событій, утверждають, что Бруно и Вонифатій кончили жизнь въ Пруссіи (1); этимъ они ясно дають понять, что мнимая честь Русскихъ, заключающаяся въ томъ, будто-бы кровь Бруно-Вонифатія пролита на ихъ землъ руками Печенъговъ, вовсе не принадлежить имъ. Авторъ отвергаеть эти извъстія германскихъ лътописей и Карамзина, како неосновательныя, но мы сейчась увидимь, какь мало основателенъ самъ авторъ.

Этими изследованіями о Бруно-Вонифатіи нашть авторъ, безъ сомнёнія, и покончиль бы первую половину этой статьи; но воть, по счастливому стеченію обстоятельствъ г. Вердье въ то самое время, какъ писалъ приговоръ о нёмецкихъ лётописцахъ и Карамзи-

<sup>(&#</sup>x27;) Т. 1 примъч. 484.

нь, прочиталь въ одномъ ньмецкомъ журналь извлеченіе изъ нашего русскаго журнала — Русская Бесьда, гдв помъщенъ одинъ памятникъ древности, объясняющій всю путаницу Дитмара, Даміани и Адемара, касательно пропов'вдническихъ трудовъ Бруно-Вонифатія. Это-письмо и мессіонера къ Генриху II, писанное, какъ по всему видно, въ 1007 году (1). Хотя въ спискъ этого письма не сказано, къмъ оно писано, но нътъ сомнънія, что его писалъ самъ Бруно-Вонифатій. Въ письмъ этомъ миссіонеръ расказываетъ, что онъ, послѣ безуспѣшной проповѣди Христіанства въ Венгріи, отправился къ Печенѣгамъ чрезъ области одного русскаго князя, очень могущественнаго и уже принявшаго Христіанство. Князь русскій всёми силами миссіонера отъ его опаснаго предпріятія; **GLRHOLATO** но тоть остался непреклоннымь и возбудиль къ себъ такое участие этого князя, что онъ проводиль его до самой границы своихъ владеній, убеждая постоянно оставить опасное путешествіе. Миссіонеръ пришель къ Печенъгамъ, успъль нъкоторыхъ расположить къ Христіанству, быль посредникомъ при заключеніи мира съ Печенъгами русскаго князя, который будтобы послалъ кр нимр вр затожники своего сріна и ср нимр білскопа, рукоположеннаго. этимъ миссіонеромъ, наконецъ черезъ Россію миссіонеръ пошель въ Пруссію, откуда цисаль это письмо, жалуясь на упорство язычниковъ, и гдь, по всей въроятности, умерщвлень, какъ разсказываетъ Дитмаръ.

Такимъ образомъ, благодаря открытію Русской Бе-

<sup>(1)</sup> Письмо это найдено въ гамбургской библіотекъ въ спискъ 1716 года, издано въ русской бесъдъ N 1. 1856.

свды, мы находимъ въ сочинении г. Вердье четвертый разсказъ объ одномъ и томъ же латинскомъ миссіонеръ, -- разсказъ, который служить лучшею критикою басней Даміани, Адемара и неправильныхъ выводовъ самаго г. Вердье. Изъ этого разсказа мы можемъ вывести со всею справедливостію следующія замечанія: Бруно-Вонифатій не пропов'єдываль латинства руссконароду; русскій князь, (положниъ самъ Владиміръ) принявшій такъ ласково этого миссіонера, обнаружилъ не болфе, какъ обычное Русскимъ гостепріимство и свойственное каждому сочувствие къ человъку, подвергающему себя добровольно явной опасности. Предполагать на этомъ основани какое-либо расположеніе къ латинству въ этомъ князѣ-значило бы влагать въ уста самаго миссіонера то, чего онъ вовсе не говоритъ. Остается только одна часть въ этомъ разсказъ, доказывающая будтобы въ русскомъ князъ единомысліе съ латинскимъ миссіонеромъ въ дёлахъ вёры; этотъ князь дозволилъ латинскому миссіонеру рукоположить и послать съ сыномъ своимъ къ Печенъгамъ латинскаго епископа. Мы не имбемъ въ нашихъ лбтописяхъ никакого намека на то, чтобы кто-либо изъ сыновей Владиміра отправленъ быль въ заложники къ Печенъгамъ; но ктобы здъсь ни быль посланъ, русскій князь очень легко и благоразумно могъ допустить, чтобы латинскій епископъ быль рукоположень и шель пропов'ядывать Евангеліе Печен'ягамъ. Это онъ могъ дълать безъ всякаго сочувствія къ датинству, а по самому простому политическому расчету, въ надеждъ, авось-либо проповёдь этого епископа будеть успёшна смягчить дикихъ и безпокойныхъ варваровъ, безпрерывно вторгавшихся въ предълы Россіи. Гдв же

туть единеніе Владиміра со святою столицею, (1) гдѣ распространеніе латинства въ Россіи, (2) гдѣ основаніе латинскаго монастыря, обращеніе къ латинству русскаго князя съ братомъ и множествомъ народа (3)? На всѣ эти вопросы можно дать одинъ отвѣтъ очень краткій: басни и басни!

Вторую половину разбираемой нами статьи составляють изследованія г. Вердье о вліяніи на обращеніе къ Христіанству Россіи-Норманновъ, которыхъ авторъ вездъ видитъ между русскими Варягами (1). Ихъ онъ называетъ латинскими миссіонерами, наводняетъ ими всю Россію, весь міръ тогдашній и усиливается доказать, что первою ихъ заботою было всегда распространеніе Христіанства и Христіанства латинскаго. Здёсь, слёдовательно, мы опять встрёчаемся съ великольпными объщаніями автора; но такъ какъ мы не расположены върить на слово, то спрашиваемъ у г. Вердье доказательствъ. Гдф доказательства того, что Варяги, наполнявшіе дъйствительно Россію во времена Владиміра, были Латиняне? Знаемъ мы, что Владиміръ привелъ въ Россію не мало Варяговъ для борьбы съ Ярополкомъ; но большую часть ихъ онъ отправилъ въ Грецію, избавляя себя и пародъ свой отъ ихъ буйства. Только лучшіе изъ нихъ остались въ Россіи (\*); но они, какъ и ушедшіе въ Грецію, были тогда язычники; потому что вся партія, воевавшая вмість съ Владиміромъ противъ Ярополка, была языческая и воевала съ покро-

<sup>(&#</sup>x27;) crp. 203.

<sup>(°)</sup> стр. 198.

<sup>(3)</sup> crp. 191-192.

<sup>(4)</sup> crp. 203-209.

<sup>(</sup>в) Ист. Кар, т. 1. стр. 197. 201-202.

вителемъ Христіанства русскаго-Ярополкомъ во имя язычества (1). Остается, значить, думать, что, уже после принятія Владиміромъ Христіанства, его могли окружить Варяги христіане. Но если такъ, то откуда видно, что это были Латиняне? Авторъ указываетъ намъ на Олафа, который съ юности жилъ, по сказанію сагъ, при дворъ Владиміра, даже убъдиль будто бы его къ Христіанству съ цёлымъ народомъ (3), и потомъ несомненно былъ ревностнымъ распространителемъ Христіанства въ Швеціи и другихъ странахъ (3). Вся сила этого доказательства въ последнихъ словахъ его именно въ томъ, что въ последствіи времени Олафъ является поборникомъ латинства: отсюда будто бы следуеть, что латинство же пропов'ядываль онъ и въ Россіи?!. Но стоить лишь немного вникнуть въ это доказательство, провърить его по тому источнику, изъ котораго г. Вердье его заимствуеть, и вся сила этого доказательства падаеть сама собою. По исландской сагв оказывается, что Олафъ прибыль въ Россію язычникомъ, здёсь онъ имель видъніе, въ которомъ ему свыше повельно было идти въ Грецію и тамъ принять крещеніе. Олафъ повинуется этому внушенію, идеть въ Грецію, принимаеть оглашеніе отъ епископа Павла; съ нимъ потомъ приходить въ Россію и убъждаетъ Владиміра принять греческое в роисповъдание съ народомъ; потомъ уже онъ странствуетъ по разнымъ странамъ Европы, делается королемъ Норвегіи и является поборникомъ латинства (1). Какова

<sup>(1)</sup> Татищ. т. 1. стр. 37.

<sup>(°)</sup> CTP. 204-205.

<sup>(5)</sup> CTp. 207.

<sup>(4)</sup> Русск. Истор. Сборн. т. 4. стр. 43-103.

бы ни была достовърность подробностей въ этой сагъ, но несомнъпная основная истина въ ней та, что въ Россіи Олафъ пропов'єдываль в фроиспов'єданіе восточное и потомъ не имълъ никакого вліянія на распространеніе здісь святой восточной Віры. На какомъ же основаніи авторъ смішиваеть послідующія обстоятельства жизни Олафа съ обстоятельствами его юности, когда въ настоящемъ деле они не имеютъ никакой связи? На томъ основанім, что Олафъ, по сказанію нѣкоторыхъ, сопровождалъ императора Оттона ІІІ-го, современника нашего Владиміра, въ его путешествіяхъ на Востокъ (отъ Германіи) для обращенія язычниковъ, что Олафъ и въ Норвегін и въ самыхъ отдаленныхъ странахъ сввера до Гренладіи распространяль Христіанство, что поэтому онъ не могъ оставить безъ вниманія Россіи и не воспользоваться расположениемъ Владиміра для распространенія здісь латинства. Но мы думаемъ, что потому-то Олафъ и не могъ имъть вліянія на Россію, что ужъ слишкомъ много странъ обращалъ къ латинству и особенно потому, что изъ Россіи онъ удалился вслёдствіе неудовольствія бояръ Владиміра. Здёсь онъ уже сделалъ свое дело-содействовалъ прежде Владиміру въ распространеніи в роиспов данія восточнаго, а теперь ему даже неудобно было противоричить прежнимъ дъйствіямъ своимъ и проповъдывать латинство, после проповеди восточнаго вероисповеданія. А что касается до свверо-восточныхъ областей Россіи, въ которыхъ, по словамъ Мауера, Олафъ воевалъ (1); то мы никакъ не думаемъ, чтобы тамъ усптхи оружія Олафа сопровождались успъхами латинства. Чудь очень

<sup>(1)</sup> У автора стр. 207.

сильна была язычествомъ и, только послѣ долговременныхъ усилій новгородскихъ выходцевъ, начала внимать слову Евангелія.

Наконецъ участіе Норманновъ въ обращеніи Россіи вообще подкрыпляется у автора тымь, что Норманны вездь были ревностными латинянами. Положимъ такъ; но во времена ли Владиміра? Этого не можетъ доказать намъ авторъ, потому что тогда Норманны еще косным въ язычествы, какъ это ясные всего доказываетъ жестокая борьба съ язычествомъ въ Норвегіи самаго Олафа. Далве авторъ доказываеть, что въ Россіи обыкновенно отличали Варяговь-Латинянь оть Христіань восточнаю въроисповъданія, подобно тому, какь нынь на Востоки различають Франковь и Грековь. Скажемъ болье: у насъ даже латинскую въру называли върою варяжскою; но опять спрашиваемъ, когда? После Владиміра и Ярослава ('), т. е. епустя слишкомъ полстольтія посль крещенія Россіи, а это большая разница и упускать ее изъ виду слишкомъ недобросовъстно.

Заключимъ нашъ разборъ этой половины разсматриваемой статьи следующими словами: по изследованіямъ г. Вердье, Норманны оглашали латинствомъ весь міръ. Съ быстротою молніи они перелетаютъ у него изъ Константинополя въ самыя северныя страны Европы, изъ Норвегіи въ Гренландію и россійскую Америку; везде они насаждаютъ латинство, но въ Россіи нётъ следовъ ихъ латинства. Чёмъ объяснить такую странность? Неужели авторъ лучше знакомъ съ исторією Христіанства въ Зеландіи, Гренландіи и американской



<sup>(&#</sup>x27;) Слово преп. Осодосія въ в. внязю Изяславу. Истор. русси. Церков Еписк: Макарія стр. 102—105.

Россіи, нежели съ началомъ Христіанства въ европейской Россіи? Можетъ быть такъ; но кажется справедливъе думать, что Норманны не сдълали въ Россіи для латинства ничего, и что поэтому нашъ авторъ обнаруживаетъ болъе скулныя свъдънія объ ихъ латинскихъ подвигахъ въ Россіи, нежели сколько объ нихъ знаетъ изъ исторіи Христіанства въ Зеландіи, Гренландіи, американской Россіи и другихъ съверныхъ странахъ.

## M33ACHEHIE 1 KOPMHO. 16. 13-24.

Въ этомъ апостольскомъ чтеніи содержится заключеніе перваго посланія св. апостола Павла къ Коринеянамъ.

1. Какъ въра нъкоторыхъ коринескихъ Христіанъ не отличалась надлежащею твердостію (напр. въра въ воскресеніе мертвыхъ 1 Кор. 15, 12. 34. 35); то Апостолъ, въ своихъ заключительныхъ увъщаніяхъ, прежде всего касается этого предмета. Образъ выраженія этихъ увъщаній заимствованъ отъ поведенія добраго воина и есть одинъ изъ любимыхъ Апостоломъ (сн. Еф. 6, 10 и д. 1 Тим. 1, 18; 2 Тим. 2, 3).

Бодрствуйте (ст. 13)—смотрите за собою и своими немощами (Лук. 21, 34), за окружающими васъ обманщиками ('), увлекающими простодушныхъ (1 Кор. 15,33. Дъян. 20, 28—31), за кознями супостата діавола (1 Петр. 5, 8), древняго змія—искусителя (°) (2 Кор. 11, 3; 1 Солун. 3, 6), чтобы не впасть вамъ въ искушеніе (Ме. 26, 41) и не пасть подъ искушеніемъ (1 Кор. 10, 12). А если уже постигло васъ усыпленіе, напр. подъ голосъ бестать, прекрасныхъ по внъшности (Рим. 16,

<sup>(&#</sup>x27;) Geodop. in h. l.

<sup>(2)</sup> Hieron. in h. l; Ambros. in h. l.

18), впрочемъ злыхъ (1 Кор. 15, 33) и скверныхъ по духу (1 Тим. 6, 20), пробудитесь, какъ должно, чтобы не грѣшить (1 Кор. 15, 34. 1 Сол. 5, 6). Блаженъ бдяй (Апок. 16, 15) на всяко время (Лук. 21, 36), во всякомъ терпъніи (Еф. 6, 18), познавающій, яко посредъ сътей ходитъ (Сирах. 9, 18), яко дніе лукави суть (Еф. 5, 15). Ибо духъ бодръ, плоть же немощна (Мө. 26, 41).

Среди открытыхъ враговъ (3) и опасностей, среди повсюду-разстеваемыхъ сомнтній ложныхъ мудрованій, и невърія, въ день лють (Еф. 6, 13)—стойте въ въръ: держитесь истинъ евангельской въры, преданной исперва (сн. 15, 1. 11. 2; Фил. 1, 27), зная, отъ кого она предана (2 Тпм. 3 14), и подвизайтесь добрымо подвиюмь впры (1 Тим. 6, 12; 1 Кор. 15, 58. Кол. 2, 7), не колеблясь, какъ дъти (1 Кор. 14, 20), всякимо вътромь ученія, во лжи человьчестьй, вы коварствь козней лщенія (Еф. 4. 14). Тако стойте о Господь и держите, что предано вамъ (Фил. 4, 1; 1 Сол. 3, 8; 2 Сол. 2, 15). Не бъжать отъ въры во время напасти (Мо. 23, 21)--это одно изъ первыхъ качествъ добраго воина: кто стоить, тоть не заснеть; кто бъжить съ поля сраженія, тоть не одержить поб'єды. «Въ въръ (стойте)-не въ мудрости внъшней, дополняетъ Златоусть, потому что въ ней нельзя стоять, ею можно только увлекаться (1). В вра, говорить онъ же, изъясняя другое подобное мъсто, есть щить, покрывающій тыхь, которые въруютъ не испытуя. Когда же кто начнетъ вдаваться въ мудрованія, начнеть обо всемъ мыслить

<sup>(3)</sup> Geodop. in h. l.

<sup>(4)</sup> In h. l; p. 474.

и судить по своему, — для такого в ра не составляеть собою щита. Напротивъ, — тогда мы объ нее только претыкаемся. В ра все укрываеть и ос насть таково должно быть ея свойство... Въ насъ воюють помыслы; пошлемъ впередъ в ру. Насъ обуревають неистовыя пожеланія: призовемъ на помощь в ру. Мы въ трудныхъ обстоятельствахъ и несчастіи: будемъ искать ут в шенія въ в р в. В ра есть то, ч мъ оберегается всякое оружіе. Если ее потеряемъ, то и оружіе тотчасъ сокрушается (в), и. т. д.

Вступивъ въ борьбу, мужайтеся, утверждайтеся: ведите ее, не боясь, ни устрашаясь, ни ужасаясь того, что придется потерпъть (Ап. 2, 10. сн. Второз. 31, 6), но съ мужествомъ, свойственнымъ мужу (6), избъгая «всякаго женоподобнаго непостоянства и измѣнчивости (')» (сн. Наум. 3, 13), со всемъ напряжениемъ силъ путемъ къ укрѣпленію ихъ (\*) от силы в силу (Псал. 83, 8) и залогомъ побъды. Усиленная ръчь, подобныхъ которой не мало въ Писаніи (напр. Второз. 31, 7. 23. Нав. 1, 6. 7. 9. 2 Цар. 10, 12. Пс. 26, 14. Макк. 2, 64. Наум. 2, 11.) и которую можно выразить еще такъ: подвизайся до смерти (Апок. 2, 10), или: укръпитеся и будите въ мужи (1 Цар. 4, 9. 2 Парал. 32, 7), въ сыны сильны (1 Макк. 3, 58), вси уповающій на Господа (Пс. 30, 25). Возмогайте о Господъ и въ державь крппости его (Еф. 6, 10). Господь борець крыпкій (Іер. 20, 11), дасть вамь власть наступати на гмію

<sup>(\*)</sup> Злат. Бес. 24 на посл. къ Ефес. стр. 399. 400. 401; Бес. 23. въ нач. по русск. пер. С. И. Б. 1858 г.

<sup>(6)</sup> анбрідатова, сн. Нав. 10, 25, 2 Пар. 32, 7 и под. и.

<sup>(7)</sup> Hieron. Comm. in h. l.

<sup>(\*)</sup> Кратасобове-сн. Лук. 1, 80. Еф. 3, 16; Ажерос. in. h.,

и на скорпію и на всю силу вражію (Лук. 10, 19), и самъ Онъ—Господь Богь вашь, идый предъ вами споборствуєть вамь на враги ваша и спасеть вась (Втор. 20, 4 сн. 2 Пар. 32, 8. Неем. 4, 14. 20). Ибо только претерпъвый до конца, той спасень будеть (Мв. 10, 22. Іак. 1, 12)! Тако тецыте, до постигнете (1 Кор. 9, 24).

Какъ у нъкоторыхъ кориноскихъ върующихъ было значительное оскудъние любви, выражавщееся напр. въ невнимательности къ совъсти немощныхъ братій (1 Кор. 8, 1 и д.), въ пренебрежени къ бъднымъ на вечеряхъ любви (11, 22) и т. п.; то Апостолъ запов'вдуетъ тутъ же: вся вамь (παντα ύμῶν) или все у васъ, всѣ дъла ваши любовію да бывають (ἐν ἀγάπη γινέσθω ст. 14): душею вашего благочестія пусть будеть любовь, какъ союгь совершенства (Кол. 3, 14) и превосходивиший путь къ устроенію церковнаго блага (1 Кор. 12, 31). «Все что вы ни дълаете, должны дълать любовію, какъ-бы всеобщею силою и всеобщимъ орудіемъ; все должны дёлать изъ любви, ради любви, по крайнъй мъръ, съ помощію и съ участіемъ любви. Апостоль не выразилъ, любовь ли къ Богу разумелъ онъ въ изреченіи своемъ, или любовь къ ближнему, или ту и другую вместь. Но какъ объ отношеніяхъ къ Богу непосредственно предъ симъ сказалъ онъ въ другомъ изреченіи: стойте во въръ; то надлежить заключить, что объ отношеніяхъ къ ближнимъ, а потому, в роятно, и о любви къ ближнимъ думалъ онъ, когда сказалъ: вся вамь любовію да бывають. Таковъ долженствоваль быть разумъ его изреченія и по обстоятельствамъ, въ какихъ написаль онъ сіе къ Кориноянамъ. Распри нашель онъ у нихъ; потому и нужду имълъ учить, чтобы они всъ взаимныя отношенія устрояли на основаніи взаимной любви. Впрочемъ любовь къ ближнему представляется здёсь въ ближайшемъ дёйствіи; но и любовь къ Богу не исключается, потому что любовь къ Богу есть душа истинной любви къ ближнему (\*)».

Все приведенное мъсто у св. Златоуста излагается въ такихъ выраженіяхъ: «говоря это, (Апостолъ) по видимому предлагаетъ увъщание (Кориноянамъ), а между тъмъ онъ нападаетъ на нихъ, какъ на безпечныхъ. Посему говорить: бодрствуйте, какъ спящимъ; стойте, какъ колебающимся; мужайтеся, утверждайтеся, какъ малодушнымъ; вся вамъ любовію да бывають, какъ раздъляющимся на партіи.... Что же значить: вся любовію (да бывають)? Значить: запрещаеть ли кто, начальствуетъ ли или находится подъ началомъ, учится ли или учить, все (пусть будеть) съ любовію; потому что и все (зло), сказанное выше, произошло отъ пренебреженія ею. Ибо если бы ею не пренебрегли, то не возгордълись бы, не говорили бы: азв Павловв, азв же Аполлосово (1, 12); если бы она была, они не судились бы у вившних (6, 1), даже и совстви не судились бы; еслибъ она была, тотъ (кровосмъсникъ) не взяль бы жены отчей (5, 1), не презирали бы они немощныхъ братій (8, 9 и д.), не иміти бы ересей, не тщеславились бы дарованіями (10)».

2. Къ общему увъщанию о соблюдении въры и любви Апостолъ присоединяеть особенное— о признательности и уважении къ нъкоторымъ членамъ Церкви коринеской (ст. 15—18). Ръчь идетъ о Стефанъ съ его семействомъ, о Фортунатъ и Ахаикъ. Эти добрые и



<sup>(°)</sup> Филар, Слово въ д. рожд. Госуд. Импер. Никол. Павловиче 1842 на 1 Кор. 16, 13. 14 Слов. и Ръч. ч. 2. стр. 148, по изд. 1848. (10) Злат. р. 474—475.

благочестивые люди оказали нѣсколько услугъ коринескимъ христіанамъ и, по сознацію Апостола (17. 18), ему самому,—и добрая, полная любви душа его не могла не отозваться признательностію и нѣжностію къ добрымъ людямъ, по всегдашнему его прекрасному чувству, одущевлявшему прекрасное слово: братолюбіемъ другь ко другу любезни; ни единому ничимже должни бывайте, точію еже любити другь друга (Рим. 12, 10. 13, 8).

Вы знаете, говорить онь, домь Стефана: это начатокъ Ахаіи, -- подразум вается, для Христа (Рим. 16, 5), т. е. «первые, принявшіе спасительную проповъдь» (") въ Коринов, ахайской митрополіи, содълавшіеся «какъ бы дверію и входомъ для прочихъ (19)», поэтому и крещенные самимъ Апостоломъ (1 Кор. 1, 16). Это какъ бы первый снопъ въ житницъ Господней, ('5) если выразиться ближе, примъняясь къ вещамъ, отъ которыхъ заимствовано реченіе Апостола. Изв'єстно, что словомъ начатокъ (апархи) собственно означались первые плоды жатвы (Лев. 23, 10. 17, Втор. 26, 2), которые были посвящаемы Богу (отъ ἀπάρχομαι-начатки приношу въ жертву Богу, напр.: чти Господа от праведных в трудов в твоих и начатки давай ему-хаі дпάρχου αυτώ—от твоих плодов правды Притч. 3, 9) и потому избирались изъ самыхъ лучшихъ (14) и служили,

<sup>(11)</sup> Geodop. in h. l. et in Rom. 15, 6.

<sup>(19)</sup> Злат. Толк. на посл. къ Рим. стр. 690. Въ толковани воскресныхъ Апостоловъ Никифора, Архіеп. астрахан. (т. 1. стр. 474. М. 1854.), сей Стефанъ ошибочно признается за одно лице съ темничнымъ стражемъ, крещеннымъ въ Филиппахъ (Дъян. 16, 33).

<sup>(18)</sup> CH. Kup. Azerc. De adorat. in Spir. et verit. 1. 17.

<sup>(14)</sup> Unym. in 1 cap. Coloss.; Schleusn. s. h. v.

такъ сказать, освящениемъ всей наступившей жатвы (сн. Рим. 11, 16. Числъ 18, 14. 29), ея знамениемъ и залогомъ (Рим. 8, 23. сн. 2 Кор. 1, 22. Еф. 1, 14) (18);—за тъмъ вообще всякая вещь (Исх. 25, 3. Числ. 15, 19. 29. 18, 12) или лице первыя по времени (Іак. 1, 18. Рим. 16, 5. 1 Кор. 15, 20. Апок. 14, 4) и по достоинству (Іерем. 49, 35. Амос. 6, 6). Значение сие могло быть извъстнымъ для древнихъ христіанъ еще изъ притчей Спасителя (Ме. гл. 13); особенно понятно оно было для Церкви коринеской, читавшей уже выше въ посланіи, какъ Апостолъ называлъ ее Божимъ тяжаніемъ или нивою, себя—ея насадителемъ, своего преемника—напоителемъ, Бога возрастителемъ (3, 6—9). «Не малая и это честь—первымъ приступить ко Христу», замъчаетъ Златоустъ о Стефанъ.

Но первенецъ Церкви по времени, Стефанъ, былъ въ числѣ первыхъ и по благочестію; тоже должно сказать и о членахъ его семейства, изъ которыхъ, замѣтимъ мимоходомъ, извѣстенъ намъ по имени только возлюбленный Павлу Епенетъ (16): въ служеніе святымъ учинища себе. Не то значатъ эти слова, чтобы Стефанъ или кто-нибудь изъ его домашнихъ своевольно дерзнули восхитить себѣ какой-либо санъ церковный (17); ибо за это нельзя было бы похвалить ихъ (Евр. 5, 6). Да и слово служеніе (діахогіа), само по себѣ, не даетъ мысли о какомъ-либо высокомъ преимуществѣ въ

<sup>(18)</sup> Сн. Злат., Өвөдөр., Өвөфил. in 1 Cor. 15, 20. 23; Икум. in Rom. 8, 23.

<sup>(16)</sup> Такъ соглашается настоящее мъсто посланія съ Рим. 15, 5.  $\xi \tau \alpha \xi \alpha \nu$  во множеств. ч., соотвътственно собират. значенію  $\delta \iota \kappa (\alpha - \partial \sigma - maunis$  (Мате. 10, 13. Ioan. 4, 53).

<sup>(17)</sup> Замвчаніе противъ анабаптистовъ.

Церкви (сн. 2 Тим. 1, 18. Фил. 13), если не указываетъ на такую мысль духъ ръчи (Дъян. 20, 24. Римл. 11, 13. 1 Кор. 3, 5, 2 Кор, 3, 6 и дал. 4, 1. 6, 3. 11, 23. Еф. 3, 7. 2 Тим. 4, 5 и т. п.) или связь съ какимъ либо другимъ словомъ болбе опред клительнымъ: (напр.: служение слова, служение примиренія-о званім учителей и апостоловъ Дівян. 6, 4, 2 Кор. 5, 18). А выраженіе: учинища себе (єтаζαν έατοῦς) говоритъ не столько о получении права, сколько о преданности долгу. Само по себъ слово служение или служение святыми, какъ употребляется оно въ новомъ завътъ, особенно у Ап. Павла, преимущественно означаетъ всякое служение вибшнимъ нуждамъ вбрующихъ (Дъян. 6, 1. 11. 29, 12. 25. Рим. 15, 31. 16, 1. 2. 2 Кор. 8, 4. 9, 1. 13), состоявшее въ принятіи странниковъ, въ вспоможении бъднымъ и больнымъ (сн. 1 Тим. 5, 10) и опредълительные называемое иногда служеніемъ общественной благотворительности (διακονία λειτουργίας 2 Кор. 9, 12). Подобныя услуги составляли насущную потребность для юной Церкви Христовой и, въ частности, для церкви кориноской, непризнанной господствующею властію и образовавшейся, большею частію, изъ людей небогатыхъ внішними средствами и несильныхъ вліяніемъ: здёсь преимущественно встръчались немощная міра, а худородная и уничиженная и не сущая, и только не многи сильни, не мнози благородни (1 Кор. 1, 26-2S). Ценность такихъ жертвъ (Евр. 13, 16), собственно со стороны Стефана и его домашнихъ возвышалась отъ того, что они посвятили себя на служение святымъ сами; т. е. не только миловали съ добрымъ изволеніемъ, не отъ скорби, ни оть нужды (Рим. 12, 8. 2 Кор. 9, 7), но и къмысли

объ этомъ служеній пришли сами, внимая лишь внушенію свыше (сн. 2 Кор. 8, 16), тогда какъ изъ людей никто не требоваль отъ нихъ этихъ услугъ, въ которыхъ почти қаждый нуждался, — за что именно и хвалить ихъ Апостоль: въ служение святымь учинища себе (ἐαυτοῦς). Такъ нѣкогда пророкъ Исаія самъ отозвался на божественное призваніе къ пророческому служенію: и слышах гласт Господа глаголюща: кого послю, и кто пойдеть къ людемь симь; и рекохъ: се азъ есмь, посли мя (Ис. 6, 8). Въ какомъ свъть изъ такого замъчанія о Стефанъ является предъ нами эта достолюбезная личность, достойная богосвытлаго выка! Изведенный словомъ Апостола изъ смертной тымы неведенія въ чудный свътъ христіанскаго познанія (1 Петр. 2, 9. 2 Кор. 4, 6), вступившій изъ области сатанины въ столь же чудную, досель невьдомую, область христіанскаго совершенства, первенецъ Ахаіи хочеть идти по пути благочестія со всею ревностію сердца, признательнаго къ несказанной милости Божіей, къ чему располагаетъ и своихъ домашнихъ, какъ бы повторяя слова древняго праведника: азъ и домъ мой служити будемъ Господеви (Інс. Нав. 24, 15). Но при этомъ онъ какбы встръчаеть затруднение «найти превосходнъйшую изъ добродътелей (христіанскихъ) и отдать ей первенство и преимущество, подобно какъ и на лугу многоцвътномъ и благовонномъ не легко бываетъ выбрать прекраснъйшій и благовонныйшій изъ цвытовь, когда то тоть, то другой привлекаеть къ себъ обоняніе и взоръ и прежде встав заставляетъ сорвать себя.... Каждая изъ сихъ доброд телей есть особливый путь ко спасенію и несомнівню приводить къ одной какой-либо

изъ въчныхъ обителей (18)». Наконецъ, изъ всъхъ видовъ Богоугожденія онъ, въ особенности, избираетъ тоть, который есть путь по превосхожденію (1 Кор. 12, 31) и въ которомъ сокращение всего Евангелія и основаніе закона и Пророковъ (Мате. 22, 37-40. 19, 21); ръшается быть для всъхъ, яко мній и яко служай (Лук. 22, 26): не видънъ ли въ этомъ совершенный (1 Кор. 2, 6), ревностивйшій ученикъ любвеобильнаго Павла, истинный ученикъ самой Любви-Христа, проповъданнаго Павломъ? Его домашніе вполнъ раздъляютъ тъже мысли и чувства; также, какъ и онъ, ръшаются «отверзать утробу милосердія всемь беднымь и, по какой бы то ни было причинв, страждующимъ (19)»: видно, что глава семейства былъ истинный глава семейства, патріархъ временъ новой благодати! Помыслимъ также и о новомъ доказательствъ промысла Божія, благод вявшаго своей Церкви, какое представляется намъ въ изреченіи Апостола. Юной Церкви, изъ людей бъдныхъ и незнатныхъ, предстоитъ впереди немало искушеній и не только отъ чуждыхъ, по и отъ своихъ. Будетъ время, когда брать станетъ судиться съ братомъ, да еще предъ невърными, станетъ и обижать его и отнимать у него (1 Кор. 6, 6. 8). Будеть еще худшее время, когда, среди торжественныхъ и священнъйшихъ минутъ совершенія пребожественной жертвы, имущіе забудуть о неимущих ви къ горести ихъ о вещественной бъдности присоединять горесть о нравственномъ уничижении (11, 22). И вотъ Господь, столь мудро устроявшій внутреннее благосостояніе Церкви,

<sup>(18)</sup> Выраж. св. Григор. Богосл. въ твор. св. От. 2, 2, 5.

<sup>(19)</sup> Тамже стр. 6:

когда буших міра (1, 27) обогащаль всякимо словомо и всякимъ разумомъ и дарованіемъ (5, 7), несравненно высшими, чёмъ всякая премудрость книжная и мірская сила, -- простираетъ благопопечительную десницу свою и на благосостояніе внішнее, чтобы сколько-нибудь й съ этой стороны облегчить испытание малаго стада: на первыхъ же порахъ насажденія Церкви, Онъ даеть ей добраго человъка, и не одного, но цълый домо рачителей и благодътелей, которые будутъ разумъвать на нища и убога (Пс. 40), не въ видахъ какой-либо мзды, кромъ развъ мзды отъ Отца нашего небеснаго, и не въ одинъ или нъсколько разъ, какъ случается больше всего въ порывахъ благочестія скоропреходящаго, хотя и искренняго, но посвятять на это всю свою жизнь, такъ что только этимъ будутъ и заниматься, по разум внію златословеснаго истолковаталя посланія, будуть миловать весь день (Пс. 36, 26). Не дело ли это благодати, которой принадлежить всякая благочестивая мысль и хотъніе и дъйствованіе (Фил. 2, 13)? Не воскресеніе ли это Бога, страсти ради нищихо и воздыханія убогих (Пс. 11. 6. сн. 9, 33)! Теперь смиренный бъднякъ, оскорбленный (1 Кор. 11, 22), лишенный, можеть быть, последняго достоянія, въ безуспешной тяжбъ на судъ у неправедныхъ (6, 8), или, по какому-нибудь другому случаю, не имъвшій даже пищи для дневнаго пропитанія, одинъ изъ тіхть, которыхъ Апостолъ знаменательно называетъ: несущая (1, 28),съ особенною радостію и благоговініемъ ко Господу удостов фрямся, что не забы Онъ званія убогижь, что не до конца забвень будеть нищій (Псал. 9, 13. 19), что очи Его зрять (10, 4). Всв знали и видели-въсте и Стефаниновъ домъ-что есть между ними отець немощныст (Іов. 29, 16), положивній существенный шимъ дівлють своей жизни быть милосердымъ, якоже и Отецъ небесный милосердъ есть (Лук. 6, 36), око слыпымъ, нога же хромымъ, готовый спасти убогаго отъ руки сильнаю и помочь сироть, ему же не бъ помощника (Іов. 29, 12, 15), вводяй нищія, безкровныя въ домъ свой (Ис. 58, 7), не устроявшій, можеть быть, ни одного пира безъ приглашенія ихъ (Лук. 14, 13). И конечно, не разъ сподоблялся такой человікъ благословеній оть погибавшаго и отъ устъ вдовичихъ (Іов. 29, 13)!

Впрочемъ, изстари отличавшееся благочестіемъ семейство Стефана, повидимому, не у всъхъ коринескихъ върующихъ пользовалось должнымъ уваженіемъ, что понятно при господствовавшихъ между ними раздъленіяхъ и холодности въ любви. Къ внушенію этогото уваженія и направляется ув'вщаніе Апостола: молю же вы, братів.... да и вы повинуйтеся таковым (ст. 15). Своему увъщанію Апостоль даеть видь просьбы: молю вы братіе, частію для того, чтобы увъщаніе лучше было принято читателями, частію же по любви къ нимъ и по умилительному тону рвчи, вообще отличающему заключение посланія. Повиновением или подчинениемъ (ὑποτάσσησθε) означается у Апостола не подчинение Стефану или кому-нибудь изъ его домашнихъ, какъ какой нибудь главь (какъ въ Ев. Лук. 7, 8. 10, 17). Подчинение здъсь разумъется свободное (сн. Лук. 2, 51. Рим. 8, 7. 10, 3. Евр. 12, 9), то, что мы называемъ покорностію, послушаніемъ (сн. 2 Кор. 9, 13. 1 Тим. 2, 11. 3, 4), къ какому обязываются взаимно всъ христіане (1 Петр. 5, 5), которое основано на сознаній личныхъ достоянствъ и заслугъ каждаго изъ

нихъ, которое требуется и отъ высшихъ по отношению къ нисшимъ-духомъ Евангелія (2 Кор. 9, 13), смяренномудрія (1 Петр. 5, 5) и страха Божія и о которомъ говорится напр. въ посланін нъ Ефесеямъ; поемнующеся другь другу (5, 21). На такое разуминіе указывается и последнимъ словомъ; ибо не сказано: имь, но: таковымь (тогойтогь): заслуживая внимаціе ваше, какбы такъ говорилъ Апостолъ, уже и льть ряди (Евр. 5, 12), проведенныхъ въ евангельской въръ и въ величайщемъ благочестій съ самаго основанія Христіанства въ Коринев, какъ начатки Ахаін, - эти люди заслуживають уваженія и признательности съ вашей стороны (да и вы іна каі биєїς) еще и по долгу справедливости; потому что избранный ими и столь долго проходимый образъ благочестія есть путь по превосхожденію (12, 31) къ общему вашему благу. Тоже послъднее слово указываетъ намъ и на образъ заповъдуемаго подчиненія, именно указываетъ на подчиненіе въ тьхъ делахъ, въ служеніе которымъ учинища себе Стефанъ и его домашніе. Итакъ, все выраженіе значить следующее: не только не отдаляйтесь отъ этихъ святыхъ и добрыхъ людей и не препятствуйте цмъ, но еще отдавайте имъ всякій долгъ и почтеніе (особенно, или даже именно) въ дълахъ любви; нотому что вамъ заповъдано все делать во любей (ст. 14), и они лучще, чемъ кто-нибудь, могуть быть учителя. ми вашими (Евр. 5, 12) касательно исполненія сей заповеди. «Помогайте имъ и денежными пожертвованіями и телеснымъ служениямъ, имъйта съ ними общение. Ибо и трудъ для нихъ следается легче, когда они будутъ. имъть сотрудниковъ, и дъйствія благотворительности будуть простираться на число людей большее. И не

сказаль просто: содпьтствуйте, но: повинуйтесь въ томь, что бы они ни вовельли, означая тымь величайтее послушание (10). Два похвальныя свойства приписаль имъ Апостоль: и то, что они первые приняли спасительную проповыдь, и то, что, открывь домъ свой святымь, оказывають имъ всякия услуги, ради чего и имъ (читателямъ) зановыдуетъ сподоблять всякой чести такъ поступающихъ» (11). Подобнымъ образомъ, т. е. указаніемъ на чувство справедливости побуждалъ Апостоль въ послыдствии и римскихъ христіанъ оказать участіе Фивъ, кенхрейской діакониссь: она помогала, говорить, многимь и самому мнь, пріимите ю и вы о Господь достойнь святымь, и споспьшествуйте ей, о нейже аще оть вась потребуеть вещи (Рим. 16, 2).

И всякому споспъшствующу и труждающуся: и всякому, кто вмёстё ли съ ними дёятельно участвуетъ въ благотвореніи или отдёльно отъ нихъ несеть напряженные труды въ томъ же святомъ дёлё служенія святымъ. Таковъ былъ, можетъ быть, Гай страпнопріимецъ всея церкви (Рим. 16. 23), такъ же одинъ изъ первыхъ, крещенныхъ Апостоломъ Кориноянъ (1 Кор. 1, 14). «Пусть этотъ законъ (объ отношеніи къ Стефанову дому), говоритъ (Апостолъ), будетъ общимъ: ибо не собственно о нихъ говорю я, но и всякій, подобный имъ, пусть получаетъ тоже (22)». Домъ Стефана является въ изреченіяхъ Апостола какъ-бы нёкимъ благотворительнымъ заведеніемъ въ Церкви, не только основаннымъ, но уже и довольно организованнымъ: самъ онъ—на—

<sup>(10) 3</sup>xam. in h. l. p. 476.

<sup>(34)</sup> Geodop. in h. l.

<sup>(22) 32</sup>am. ibid.

чальникъ, какъ-бы главный милостыне-раздаятель, учитель въ делахъ милосердія льть ради (Евр. 5, 12); члены семейства — его помощники; въ число послъднихъ поступаютъ и посторонніе-всякій, кто исполненъ одного духа съ начаткомъ Ахаін. Только это заведеніе было учреждено не общественною волею (сами себе учинища), хотя по пастоятельной общественной надобности; да развъ еще не имъло опо надписи, которая свидетельствовала бы о его благотворительномъ назначеніи и которая иногда одна только и свид тельствуеть о такомъ назначеніи. Въ замінь ея каждый камень сего дома въ совершенствъ служилъ его назначенію; потому что то быль домь духовный и камни живые (1 Петр. 2, 5), и у каждаго изъ нихъ было одно живое чувство и одна живая мысль-о служении святымъ!

Апостоль переходить къ другому предмету: возрадоважся же о пришествіи Стефаниновь и Фортунатовь и Ахаіковь (ст. 17). По общему мнівнію учителей Церкви, упоминаемый здісь Стефанъ есть одно лице съ сейчасъ упомянутымъ начаткомъ Ахаіи (25) и всі трое были достойнійшими изъ членовъ коринеской Церкви, которыхъ она отправила съ своимъ посланіемъ къ Апостолу для разрішенія нікоторыхъ недоумівній (1 Кор. 7, 1). Они же сподобились отнести къ ней и первое посланіе самаго Апостола, что примінается также въ древнихъ его подписяхъ. Боліве нельзя сказать ничего положительнаго объ этихъ Ко-

<sup>(35)</sup> Нівкоторые изъ новівшихъ толкователей (Bengel Gnomon novi Testam.) предполагають, что этоть Стефань быль сынь прежде у-помянутаго,—но безь всякаго основанія.

ринеянахъ (14). Прибытію ихъ (парочоїа—сн. 2 Кор. 7, 6. 7. Фил. 1, 26) въ Ефесъ Апостолъ очень обрадотакъ что и теперь, когда они уже отправлявался, лись обратно, онъ помнить эту радость и ощущаеть ее, почему и пищетъ не въ прошедшемъ, а въ настоящемъ: я радъ (χαίρω) прибытію Стефана и пр. Яко ваше лишеніе ciu исполниша (τὸ ὑμῶν ὑστέρημα οὖτοι ἀνε- $\pi \lambda \acute{\eta} \rho \omega \sigma \alpha \nu$ ); потому что пустоту, какую чуствоваль я въ разлукъ съ вами, восполнили эти, поистинъ святые, братія; въ нихъ обняль я всёхъ васъ, ибо они «весь городъ (вашъ) въ себъ представляли» (ва). Что было бы со мною и съ вами-взаимное утвшение и радость, -если бы мы были вмёсте (сн. Рим. 1, 12), то совершилось въ обществъ ихъ-посланниковъ вашихъ: упокоиша бо мой духь и вашь (ст. 18). Сердпе Апостола, стесненное (2 Кор. 2, 4), обезпокоенное вслед-

<sup>(24)</sup> Нѣкоторые (Grot. ad h. l. Никиф. Астрах. въ указав. соч. 1, 475) почитали ихъ за домашнихъ Хлон (1. 11), другіе (Меуег іп h. l.) причисляли Фортуната и Ахаіка къ домашнимъ Стефана, —все произвольно. Но нѣтъ ничего неестественнаго въ догадкъ, что Фортуната, уноминаемый Апостоломъ (имя весьма рѣдкое, не то, что напр. Гай) былъ тотъ же, который въ послъдствіи отнесъ къ Кориненнамъ посланіе Климента Римскаго (п. 59. стр. 296 по русск. перев. въ Хр. Чт. 1824. ч. 14); и такъ, вотъ другое свидътельство, что онъ былъ достоинъ и способенъ къ подобнымъ порученіямъ, а слъдоват. и Ахаікъ (о Стефанъ уже не говоримъ), по своему характеру и жизни, достойно и праведно занялъ мъсто между свидътелями, при устахъ которыхъ сталеть всякъ глаголъ.

<sup>(%)</sup> Злат, in h. l. Υμών понимаемъ какъ родит. сказуемаго (какъ 1 кор. 15, 31).— υστέρημα то, чего не достаетъ. Нъкоторые (Grot. Cornel. Lap.) понимая υμών какъ рода подлежащаго (какъ 2 кор. 8, 14. 9, 12. 11, 9. кол. 1, 24. Сол. 3, 10), изъясняли такъ: что слъдовало бы вамъ сдълать (показать любовь), то сдълали они. Но какъ это грубое толковане нейдетъ къ кроткому, исполненному любви (сн. Злат. in. v. 18) тону настоящаго мъста!

ствіе разныхъ, доходившихъ до него слуховъ о кориноскихъ нестроеніяхъ (1, 41. 5, 1), — они упокоили утъщили и обрадовали (ανέπαυσαν сн. Мато. 11, 29. 2 Кор. 7, 13 Филип. ст. 7. 20) своею любовію къ Апостолу, разъясненіемъ этихъ нестроеній, принесеніемъ носланія отъ Церкви, какъ знакомъ довірія ся къ своему основателю, свидетельствомъ объ обогащени ея всякою благодатію Божіею (1 Кор. 1, 4 и д.), о желаніи братіи кориноской помнить наставленія его и, яко же предаль онъ, преданія держать (11, 2), и т. п.; а вследствіе этого, по причине теснейшаго и нъжнаго общенія Апостола съ его возлюбленными кориноскими чадами, его успокоеніемъ доставили, какъ онъ надъялся, и имъ успокоепіе: надпюся на вся вы, говорить, яко моя радость вспат васт есть (2 Кор. 2, 3. 1, 7). «Успокоили мой духъ любовію за вась и вашъ духъ моею радостію (36). Его успокоеніе было вибств и ихъ успокоеніемъ» (\*\*). Краткій отзывъ Апостола, но какъ много прекраснаго говорить онъ за тьхъ, о комъ сдъланъ! Много ли найдется людей, даже благочестивыхъ, о которыхъ какой-нибудь угодникъ Божій сказаль бы: они упокоили мой духъ, обрадовали своимъ посъщеніемъ?! И какъ внятно говорить эта новая черта въ характеръ Стефана за его доброе сердце, за его мудрость въ обращения съ людьми, столь необходимыя въ служеніи братіи, особенно братіи меньшей, въ какое онъ и домашніе его учинища себе!... Люди, послужившие святому успокоению Апостола и чадъ его, заслуживали полнаго ихъ и его

<sup>(26)</sup> Hieron. in h. l.

<sup>(27)</sup> Θεοφил. in h. l.

увеженія, канъ встинные други Вожін: мию же звлю честинь быша други твои, Боже (Исал. 138, 17). Онъ и прибавляєть: познавайте убо таковых—ціните же инъ, канъ слідуеть (10), имійте въ уваженін (10), зная віть трудь и усердіе (10); потому что для вась они оставили отечество и домъ» (11).

- 3. По выраженію Златоуста, Апостоль «всегда соединяєть и собираєть члены (Церкви) привѣт-ствіємь» (14). Такъ и теперь онъ
- 1) привыствуеть отъ Церквей Азін, т. е. проконсульской, въ составъ которой входили: Мисія, Фригія, Лидій и Карія, и главный городомъ которой быль Ефесъ, откуда пасано посланіе: цълують вы церкви агійскія (ст. 19), -- конечно, в Господь, какъ должно доразумъвать изъ втораго и четвертаго привътствій (си. Рим. 16, 22). — Нигав по эгейскому морю не происходило столь частое плаваніе, какъ между Ефесонъ и Коринобив, столицами двухв цввтущихв и мириыхв провинцій и двумя большими торговыми городами на противоположныхъ сторонахъ моря. Безъ сомивнія, и съ возсінніємъ світа благодати (2 Кор. 4, 6), продолжалось столь же непрерывное общеніе объихъ митрополій; по теперь вошло въ него новое существенное начало: этообщение, не ради какого-либо временнаго и мірскаго нрибытка, - но въ делахъ евангельской вёры и благочестія, соблюденіе единенія духа въ союзь мира (Еф. 4, 3).

<sup>(28)</sup> Έπιγινώσκετε CH. Mo. 17, 12. 2 Kop. 6, 9. 1 Цар. 2, 12. Iep. 2, 8; γινώσκετε Esp. 12,

<sup>(25) &</sup>quot;EtJate 1 Cost. 5, 12.

<sup>(30)</sup> Geogus, in k. l.

<sup>(31)</sup> Hieron., Ambros. in h. l.

<sup>(39) 3</sup> sam. p. 476.

<sup>(36) 3.</sup>am. ibid.

Примъръ такого общенія ефесской братіи съ коринескою Церковію мы видимъ уже въ начальной ся исторін (Дівян. 18, 27). Настоящее місто представляєть свидътельство того, какъ и другія Церкви малоазійскія, узнавъ, по общенію съ Церквію главнаго города, что къ Апостолу прибыли уполномоченные отъ христіанъ кориноскихъ и что Апостолъ къ нимъ пишетъ, хотятъ воспользоваться представившимся случаемъ, чтобы засвидътельствовать имъ свое общение о Господъ. Какъ глубоко, значить, лежала въ этихъ Церквахъ, поистинъ апостольскихъ, Христовыхъ (сн. Рим. 16, 16) и Божішхо (1 Кор. 11, 16)-мысль, что всё оне имеють одну Главу-Христа и одушевляются однимъ Духомъ Божіимъ, что истинная Церковь не ограничивается никакимъ мъстомъ, ни временемъ, ни народомъ, но заключаеть въ себъ върующихъ всъхъ мъстъ, временъ и народовъ! И какъ достоподражательно это стремденіе каждой частной Церкви соблюсти въ себъ тотъ характеръ, какой приличенъ частямъ Церкви-единой и каоолической!

2. Привътствуетъ отъ Акилы и жены его Прискиллы, римскихъ изгнанниковъ при Клавдів; бывшихъ вмѣстѣ съ Апостоломъ въ Коринеѣ, потомъ отправившихся въ Ефесъ (Дѣян. 18, 2. 18—26) и остававшихся здѣсь, по видимому, до своего возвращенія въ Римъ, гдѣ мы видимъ ихъ нѣсколько позднѣе (Рим. 16, 3): иълуютъ вы о Господъ много Акила и Прискилла, съ домашнею ихъ церковію, т. е. въ общеніи вѣры во Христа и, основанной на ней, искреннѣйшей любви къ вамъ (достойнъ святымъ Рим. 16, 2), желаютъ вамъ не одного какого-нибудь блага, но всякой благодати отъ Господа (πодда сн. Мар. 3, 12. 5, 23. 1 Кор. 16,

12. Апок. 5, 4. Рим. 16, 6). Домашнею ихь церковію означаются частію ихъ чадцы и домочадцы, исповідывавшіе віру Христову (14), главнымъ же образомъ тіз христіане Ефеса, какіе собирадись или какіе только моган помъститься для общественнаго назиданія и Богослуженія въ ихъ домв. Сіе последнье разумьніе согласиве съ этинологическимъ и историческимъ значеніемъ слова церковь (ἐκκλησία) — общество лицъ, собранныхъ во множествъ (зв), и съ тъмъ, что для обозначенія христіанскаго семейства-только семейства, Апостоль употребляеть въ этой жѣ главѣ другое слово**δομυ: επετε и Стефанин**овь δομυ—τήν δικίαν Στεφάνα, не τήν κατ'δικου Στεφ. εκκλησίαν). Въ первыя времена богослужебныя собранія пропсходили у частныхъ лицъ; кто имълъ достаточное состояніе, тотъ усердствоваль, на пользу церкви своимъ домомъ или частію дома: явились домашияя церковь Пимфана (Кол. 4, 15), домашняя церковь Филимона въ Колоссахъ (Фил. ст. 2). Въ городахъ, гдв христіанъ было много, и собранія происходили въ разныхъ частяхъ города и въ разныхъ домахъ: такъ въ Римъ была домашияя церковь тъхъ же упоминаемыхъ нами Акилы и Прискиллы (Рим. 16, 4); были и другія, ибо Апостоль отличаеть оть нея какъ братію и вся святыя сущія съ Асинкритонъ, Флегонтомъ и пр. (ст. 14. 15), такъ и иныхъ римскихъ върующихъ, бывшихъ въ Римъ, привътствун каждаго особо (ст. 15 и д.). Правившіе рабочимъ заведеніемъ (в. и имъвшіе, конечно, достаточное состояніе отъ своего

<sup>(34) 3</sup>xam., Geodop., Ambros., Hieron. in h. l.

<sup>(3</sup>d) Shleusn., Wahl. sub h. v.

<sup>(36)</sup> Злат. Толк. на носл. къ Римл. стр. 681.

ремесля, въ свое время, дъйствительно, не неблагодарнаго, понтійскій скинотворець в жена его отділили в въ Ефесъ домъ свой для братін-хотя не для есей (сп. ст. 20), потому что зайсь отверзеся Апостолу дверь . велина и поспъшна (ст. 9). Въ Коринов, при вервомъ пребыванін здісь Апостола, усердіе этихь людей такъ не выразнлось: христіане собирались въ домъ нівкоего Іуста Двян. (18, 7). Но это-потому, что Коринев не быль постояннымъ мъстопребываніемъ Акилы и Прискиллы и пришли егода они только по весчастному обстоятельству, какъ свидетельствуеть священный денисатель (зане повельли бяще Клавдій отлучитися встяв Іудеоли от Рима), притомъ это было при началь Христіанства въ Коринов (пово пришедша Двян. 18, 2), когда они еще не успъли устроиться. Почему изъ всвить привыствующихъ Апостоль называеть по именамъ только Акилу и Прискиллу? Причина заплючалась или въ томъ, что они, собственно говоря, не были малоазійскими христіанами, а останавливались въ Ефест только временно, по своимъ торговымъ деламъ; или еще--и въ томъ, что они издавна, съ самаго основавія коршивской Церкви, были знакомы ей, принимали около двухъ леть участіе въ трудахь насадителя Церкви, есла не столь прямое, какое приписывается только Силь и Тимовою (2 Кор. 1, 19. Двян, 18, 5), темъ не менье живое и илодотворное, потому что они вообще называются споспъшниками Павла о Христь Іисусь (Рим. 16, 3), что они и послъ принимали самое дъятельное и ръшительное участіе въ окончательномъ образованіи евангельскомъ славнаго преемника Павлова Аполлоса (Дівян. 18, 26), что потому кориноской братіи всегда было важно имъть извъстіе о нихъ и пріятно слышать ихъ благо-

желамія. Можно присоединить къ этому и третье, весьма въроятное, соображение: можеть быть, домъ нхъ, о церкви котораго упоминаеть Апестоль (съ домашиею имь церковію), быль вивств домомь, въ которомь онъ самъ жилъ въ Ефесь и теперь писалъ посланіе, подобво какъ некогда пребысть у нихъ въ Коринев, заке единохудожником быти им (Двян. 18, 3) (57). Какъ бы то не было, только эта благочестивая и боголюбивая двоица была связана узами самой искренней и преданной любви къ Павлу и потому была приснопамятна для Апостола языковъ и должна остаться приснопамятною для всей Церкви отъ языкъ, по его собственному отзыву, равно высокому и умилительному; иже, говорить, по души жовй своя выя положища, ижже не азь единь длагодарю, но и вся церкви языческія (3a) (Рим. 16, 4); Боле нельзя сказать объ этихъ людяхъ ничего опредъленнаго на основании Писанія, развів можно только заметить, съ некоторыми изь древнихъ (°), одну черту, именно, что евангельское просвъщение или, покрайней мірть, усердіе нь распространенію Христіанства выдавалось въ Прискиллъ болье, нежели въ Акиль. Ибо только такинь образомъ удобно изъясняется то, почему сосудъ избранія, трижды соединяющій ихъ имена въ своихъ привътствіяхъ, два раза приводитъ имя жены скинотворца прежде имени мужа (Рим. 16, 3, 2 Тим. 4, 19) (10) и почему тоть же порядокъ, про-

<sup>(&</sup>lt;sup>57</sup>) Въ нёкоторыхъ древнихъ изданіяхъ посланія это даже прямо замічается, напр. въ Вульгаті (См. de Vence Bible t. XXII. 354 Scholz. Nov. test. in h. v.).

<sup>(56)</sup> Посему-то и въ посл. къ Римл. более всехъ выхваляетъ опъ Прискиллу и Акилу. Злат. толк. на посл. къ Римл. стр. 699.

<sup>(38)</sup> Syr. Scholiast.

<sup>(40)</sup> Въ настоящемъ мъстъ не такъ, но причина понятна 14. 34.;

тивный духу греческой письмености; встрычается однажды и у священнаго двеписателя (Двян. 18, 18 въ подл.). Преданіе называеть св. Акилу епископомъ ираклійскимъ и образомъ кончины обоихъ супруговъобезглавление при Неронъ ("). Св. Златоустъ посвятилъ нъсколько страницъ прославленію благочестивой четы; въ особенности останавливаясь, со всёмъ свойственнымъ ему красноръчіемъ, на похвалахъ славной женъ скинотворца. «Столько, говоритъ св. Отецъ, были они добродътельны, что обратили домъ свой въ церковь такъ, что всв ихъ домашніе содблались вбрными, и домъ ихъ отверсть быль для всёхъ странныхъ. Ибо Апостолъ не имъетъ обычая безъ разбора называть дома церквами, ежели въ нихъ нътъ примърнаго благочестія и не укоренень особенный страхъ Божій..... Акила съ Прискиллою жили въ супружествъ и весьма просіяли, хотя ихъ промыслъ былъ незнатенъ. Они дълали палатки, однако же добродътель покрывала все и показала ихъ блистательныйшими солнца. Ни ремесло, ни брачный союзъ не вредили имъ, напротивъ они явили въ себътакую любовь, какой требовалъ Христосъ, сказавъ: больше сея любве никтоже имать, да кто душу свою положить за други своя (Іоан. 14, 13). Они исполнили то, что служить признакомъ Христова ученика; взяли крестъ и последовали за Христомъ. Ибо делавшіе это для Павла тімь паче показывали такое же мужество для Христа. Пусть слышать сіе и богатые и бъдные !.... Ибо скажи миъ: какая царица столько знаменита и столько прославляется, какъ эта жена скинотворца? Объ ней всякой говорить и будеть гово-

<sup>(&</sup>quot;) Четьн-Мин. 4 Генв. Menolog. Graec. 11, 185. Act. Sanctor. Cul. 11. p. 534.

рить не десять и двадцать лъть, но до пришествія Христова. И притомъ всякой говорить о ней то, что украшаетъ ее болъе царской діадимы. Что важнье этого, что сравнится съ этимъ-быть заступницею Навловою, съ опасностями для себя спасать учителя вселенной? Разсуди, сколько было царицъ, и имена имъ преданы забвенію; а имя жены скинотворца и ея мужа обносится всюду и, сколько солнце освъщаетъ земли, столько слава ея обтекаетъ во вселенной. И Персы, и Скиоы, и Оракіяне, и живущіе на последнихъ краяхъ земли прославляють и ублажають благочестивую жизнь этой женщины.... Посмотри на ихъ трудъ въ проповъди, на ихъ мученическій вънецъ, на ихъ стараніе о неукоризненной жизни, на ихъ любовь къ Павлу, на ихъ усердіе ко Христу. И сравни съ этимъ себя, свое попечение о деньгахъ..., тогда увидишь; кто были они, и кто ты. Или лучше: не только сравни но и поревнуй женщинь,.... возми небесное украшеніе и поучись у Прискиллы и Акилы, отъ чего они стали такими. Отъ чего же ? Они два года содержали у себя въ домѣ Павла. А чего не произвели въ душѣ ихъ эти два года? Ты скажешь: что же мнь дылать, --- у меня нътъ Павла? Ежели хочешь, имъещь больше, нежели они. Не лицезрвніе Павлово, а Павловы слова содвлали ихъ таковыми. Итакъ, если угодно тебъ , съ тобою непрестанно готовы беседовать и Павелъ, и Петръ и Іоаннъ, и цълый сонмъ Пророковъ и Апостоловъ. Возми книги сихъ блаженныхъ мужей, постоянно занимайся ихъ писаніями; онв могуть и тебя содвлать подобнымъ женъ скинотворца» (43).

<sup>(48)</sup> Злат. толков. на посланіе къ Римл. стр. 680-683,

- 3. Далье Апостоль привытствуеть оть всыхъ христіань ефессиять: цылують вы братія вся (ст. 20), т. е. остальные, непринадлежавшіе къ упомянутой домашней церкви. И какъ всь эти привытствія или цылованія оть христіань служили выраженіем влюбви и мира, которыя вообще были мало примычаемы между коринескими вырующими,—
- 4. Старается и въ нихъ пробудить теже чувствованія (45): цвлуйте другь друга лобзаніемь святымьне тыпъ, какинъ обычно сопровождается въ міры встрвча послв разлуки (4) (Быт. 33, 4. Иск. 18, 7. 2 Цар. 14, 33. Лук. 15, 20), но какое прилично людямъ, призваннымъ къ святости и освященнымъ (1 Кор. 1, 2), ученикамъ Того, кто нъкогда ста посредь ученикъ своихъ и глагола имъ: миръ вамъ (Іоан. 20, 19), не якоже мірь глаголеть (14, 27), лобванісмъ чистымъ (46), безъ коварства и лицемърія (46), поистинъ лобзаніемъ любви (1 Петр. 5, 14), лобзаніемъ мира (47). лобзаніемь о Господь (40) лобзаніемь божественнымь (40). Да знаменуется имъ конецъ всякимъ разделеніямъ (1 Кор. 1, 10), притесненіямъ, обидамъ (6, 7), тщеславію, высокомърію (8, 1), зависти и спорамъ (3, 3),--и начало соединенія въ томже разумь и въ тойже мысли, о чемъ я и раньше молиль вы, братів, именемь Гос-

<sup>(45)</sup> Сн. Злат. in h. l. Впрочемъ святое добзавіе Апостолъ заповёдывалъ и некориноскимъ христіанамъ. Рим. 16, 16. 1 Сол. 5, 26.

<sup>(44)</sup> Сн. Кирил. Іерусал. Поуч, тайнов. 5. п. 3. стр. 460.

<sup>(48)</sup> Origen. in Rom. 16. 16.

<sup>(46)</sup> Злат. in v. 20; на пославіе къ Римл. стр. 697; Origen. 1. с.

<sup>(47)</sup> Osculum pacis Tertull. 1. de oratione cap. XIV,

<sup>(40)</sup> Τὸ ἐν Κυρίω φίλημα. Constit. Apost. 1. II. c. LVII.

<sup>(49)</sup> Ο Φεώτατος ἀσπαμός Λίουμο. Apeonarums. L. de Eccles. Hierarch. C. III.

noda namero Inegea Xpuema (1, 10) u cero paenama (2, 2) (). Да вовгравается оть сего лобзанія больще и больше испрвинее расположение любить другь друга, какъ любятъ братья братьевъ, чада отцевъ и отцы чадъ, и такъ исполнится сойчасъ-реченное слово: вся вамь любовію да бывають (ст. 13) (ві). Обымите другь друга, и другь друга цълуимъ!... Если это посланіе было прочитано предо всею собравшеюся церновыю, въ чемъ, конечно, нельзя сомнъваться, судя по важности, какую она придавала слованъ Апостола, и по прамой заповеди его, известной намъ изъ другихъ носланій (1 Солун. 5, 27. Кол. 4, 16), то можно представить, какое глубокое впечатлъніе, какія живыя чувства умиленія, любви и послушанія должно было произвесть оно во всёхъ, особенно этимъ последнимъ пълованіемъ (22)! Ибо, при всёхъ нестроеніяхъ кориняской Церкви, мы всячески должны номинть, что то были явленія немощи человіческой, что річь у насъ о «братстве именитомъ, почтенномъ и для вспал доетолюбезном», какъ назырали его уже древивищіе изь мужей апостольскихь, (ы) о вікі богосвітдомъ, образцовомъ. И, если это чтеніе предмествовало важиващему дваствію божественной Литургіи, въ чемъ также нельзя сомнъваться, судя по способу, какъ соверщидъ ее въ другомъ мёстё насадитель

<sup>(&</sup>lt;sup>80</sup>) «Священнымъ лобзаніемъ (выражается) тождество единомыслія, согласія и любви у всёхъ со всёми, и у каждаго съ собою прежде всего и съ Богомъ». *Макс. Испов.* Тайновод. стр. 339. 329. Смб. 4855.

<sup>(&</sup>lt;sup>83</sup>) Св. Злат. толков. на 2 Кор. стр. 591—592.

<sup>(&</sup>lt;sup>62</sup>) «Соединивъ ихъ увъщаніемъ, по справедамаости повельваеть соединиться и святымъ добзаніемъв *Заст*ь. in h. l. p. 477.

коринеской Церкви (Діян. 20, 7. сн. 11), то какъ искренне было во всъхъ желаніе достойно и праведно приступить къ наступавшему возвъщению смерти Господней и какъ торжественно и благоговъйно совершилось пріобщеніе пребожественныхъ тела и крови! Богатые, конечно, готовы были облещися во утробы щедроть (Кол. 3, 12) и не срамлять неимущихь (1 Кор. 11, 22), но и бъдные, аще кто на кого имълъ пореченіе (Колос. 3, 13), прощали вся ненавидящимъ (35). Какъ тепла была молитва сего собора святыхъмолитва, пока только сердечная; потому что чтеніе еще не кончилось! И неслась она горе, яко стебло дыма кадящее смирну и ливань, оть вспхь благовоній мироварца (Песн. 3, 6), и даны быша эти виміами многи одному изъ Ангеловъ, стоящихъ предъ Богомъ, быть можеть, Ангелу хранителю Церкви кориноской, да дасть молитвамь святых всьхь на олтарь златый сущій предъ престоломь (Апок. 8, 3)! Съ какою радостію (сн. Лук. 15, 10). приникали и прочія небесныя Силы къ благообразному поведенію собравшихся въруюшихъ (1 Кор. 14, 40),-тъ безплотные стражи алтаря, именемъ которыхъ Апостолъ приглашалъ христіанокъ Кориноа къ болъе разумному употребленію евангельской свободы, при богослуженій (11, 10). Какого упокоенія духа должны были сподобиться теперь, въ свою очередь, и тъ благоговъйные мужи, упоконвшіе духь Апостола и  $\partial yx$  своихъ братій (сн. 2 Кор. 7, 13)!

<sup>(85)</sup> Извъстно, что святое лобзавіе часто употребляли древніе христіане, особенно же на вечеряхъ любви. /Instin. Apolog. Constitut. Apost. 1. с.; Діонисій Ареопаг. въ указ. творен. стр. 83. 118. 119 по русскому перев. нашей Акад. 1855 г.).

Съ какою признательностію обращали къ нимъ свои взоры многіе изъ сихъ последнихъ, можеть быть, всь, повинуясь и голосу собственнаго сердца и еще живо звучавшему слову: познавайте таковыя! Для полноты радости духовной не доставало лишь видимаго присутствія самаго Апостола, присутствовавшаго въ собранін только духомъ (сн. Колос. 2, 15); и можеть быть, не одинъ изъ собравщихся скорбель объ отсутствін возлюбленнаго отца и учителя, какъ подобное было нъсколько послъ съ пастырями -- слушателями милетской бесёды (Дёян. 20, 37. 38), или желаль облобызать десницу его, приславшую такое посланіе, какъ гораздо позднее желаль того златословесный читатель и истолкователь Апостола (в). Какъ благовременно посему-нбо у Бога встыв время и время всякой вещи подъ небесемь (Екклес. 3, 1)-какъ благовременно преподается теперь -

5. Послѣднее, торжественнѣйшее изъ всѣхъ доселѣ преподанныхъ, привѣтствіе, которое Апостолъ пишеть собственноручно, скрѣпляя тѣмъ все написанное: чълованіе мовю рукою Павлею (ст. 21). Апостолъ обыкновенно диктовалъ свои посланія кому-нибудь изъ своихъ сотрудниковъ,—исключеніе было развѣ для посланія къ Галатамъ (<sup>54</sup>) (6, 11); самъ же только дѣлалъ подпись, которая служила удостовѣрительнымъ свидѣтельствомъ въ подлинности посланія и была пеобходима, потому что рано уже стали появляться ложныя писанія подъ именемъ Апостола языковъ (Колос. 4, 18. 2 Сол. 3, 17). Такъ Павловымъ писцемъ (<sup>56</sup>) по-

<sup>(84)</sup> Толков. на посланіе иъ Римлянамъ стр. 718,

<sup>(\*\*)</sup> Злат. Толков. на первое посл. къ Галат. стр. 177. 178.

<sup>(16)</sup> Злат. Толков. на посл. къ Римл. стр. 172.

сланія къ Римлянамъ былъ Терцій (19, 22). Кто писалъ настоящее посланіе, опредъленно неизвъстно; на основанім же перваго стиха его, нікоторые приписывають это Сосеену, упомпнаемому въ Деяніяхъ (87) (18, 17). Итакъ, «я, говоритъ (Апостолъ), диктовалъ посланіе, привътствіе же присоединяю своеручно, показывая этими письменами, что все написанное мнъ принадлежитъ (36)». Къ подписи своего имени Апостолъ своеручно же (10) присовдиняетъ: а) страшное предостережение отъ недостаточной любви къ Інсусу Христу, какъ существеннаго и глубочайшаго основанія всёхъ нестроеній. (ст. 22), б) желаніе благодати отъ Господа нашего Інсуса Христа (ст. 23), какъ начала всякаго церковнаго благоустроенія, и в) свидівтельство о своей христіанской любви ко всемъ коринескимъ христіанамъ (ст. 24), не исключая т. е. и тёхъ, которыхъ обличалъ въ посланіи или для которыхъ языкъ его, по м'естамъ строгій, могь легко показаться языкомъ не чадолюбиваго отца, а пъстуна, съ палицею пекущагося не о овойхъ детяхъ (сн. 4, 15.21).

а) Аще кто не любить Господа Іисуса Христа, да будеть анавема, маранава. Подъ не любящими Господа здёсь, конечно, нельзя разумёть невёрныхъ Гудеевъ или язычниковъ, видёвшихъ въ словё крестномъ соблазнъ нли безуміе и потому кулившихъ Спатителя: такихъ. людей Апостоль долженъ былъ, какъ самъ говорить въ другомъ мёстё, обращать отъ тымы къ свёту и изъподъ власти сатапы къ Богу (Дёян. 26, 18), а не подъвергать осужденію, какъ самъ же говорить еще и въ

<sup>(57)</sup> Cursus Sacr. Scr. XXIV, 371.

<sup>(50)</sup> Geodop. in h. l.

<sup>(\*5)</sup> Curs. Sacr. Ser. ibidem pag. 691 sub fin. 694.

настоящемъ послація: что бо ми и вилимих судити (1 Кор. 5, 12)? Припомнимъ и то, съ какою терпимостію разсуждаль онъ объ общенія върныхъ съ невърными въ нъкоторыхъ вещахъ (7, 12, 13, 10, 27), хотя въ тоже время запрещаль всякое общеніе съ христіанами неистинными (5, 11). Рычь идеть здысь о тыхъ же лицахъ, о которыхъ и къ которымъ направлены всё стихи заключенія, предшествующіе настоящему и послыдующіе за нимъ (въ нихъ постоянно употребляется мыстояменіе втораго лица во множественномъ числы) т. е.

а) О самыхъ христіанахъ коринескихъ. Апостолъ хочеть сказать не то, чтобы кто-нибудь изъ нихъ ненавидьль Христа (какъ изъясняли нѣкоторые толкователи): ибо во-первыхъ, что это были бы за христіане? во вторыхъ, что препятствовало бы Апостолу употребить прямое выражение для такой мысли (подобно какъ употребиль его самь Госполь: ненавидяй мене и Отца мосто исидеидить Іоан. 15, 23)? Нарвчіс, употребленное Апостоломъ (от не ип), по духу подлиннаго языка, будучи употреблено въ условномъ предложении (ει ου), выражаеть не мысль противоположную сему предложенію, а его усиленіе (м): и кто не любить—не значить: кто ненавидить, но: кто не любить, какъ должно, ότ νωχέ νόμης κα ό) неболь йоннемыл «τεά μι θε οτμα фідтроу) къ Господу Христу (61)». Въ изъясняемомъ изреченіи замічательна ніжоторая особенность: употребленный въ цемъ глаголъ (до фідеї), кром' общаго по-

<sup>(°)</sup> Winer Grammatik. Neutestamentich. Sprachidionis. S. 454. 1836. Leipz. 4 Aufg.

<sup>(61)</sup> Geodop. in h. l.

нятія любви, заключаеть въ себ'в еще понятіе лобзанія (Мате. 26, 48. 49. Лук. 22, 47. 48. сн. Быт. 27, 26. 27. Піснь 1, 1. 8, 1. Тов. 7, 6) и о любви къ Богу Отцу никогда не употребляется. Искреннюю, пламенную любовь Апостолъ и здъсь разсматриваетъ со стороны ея видимаго символа, соотвътственно всей предыдущей ръчи о цълованіяхъ (сн. Тит. 3, 15), — и въ предметъ сей любви-Іисусь Христь Господь или истинномъ Богъ-даетъ прозръвать намъ еще прекраснъйшаго изъ сыновъ человъческихъ (Пс. 44, 3. сн. Пъснь 1, 15. 2, 3. 5, 16), не стыдящагося насъ братіею нарицати (Евр. 2, 11), Іисуса сладчайшаго—Друга візрующихъ, какъ Онъ самъ сказалъ: вы друзи мои есте, аще творите, елика азъ заповъдаю вамъ. Не ктому вась глаголю рабы, яко рабь не въсть, что творить Господь его: вась же рекожь други, яко вся, яже слышахь оть Отца моего, сказахь вамь (Іоан. 15, 14. 15) (62). Понимая настоящее місто посланія въ томъ же духів, въ какомъ написано все оно ,--- въ духъ обличенія и

<sup>(64) «</sup>Да лобжеть мя от лобзаній усть своих» (Півсь 1, 1). Тако віщаєть невіста, умоляющая отца жениха своего... Но да никто изъ пристрастившихся къ земнымъ и земная мудрствующихъ лобзанія, річію не соблазнится; пусть разсудить лучше, какъ мы, въ тамиственой вечери тіло и кровь жениха пріємля, объемлемъ и лобызаємъ, и къ мысденным очамъ предлагаємъ, и духомъ и мыслію какбы объятія нікоторыя брачныя совершаємъ, и съ нимъ соединенными себя быти представляємъ» и т. д. Өеодор. Толков. на Півснь півси, стр. 29. 30. по слав. церев. М. 1840. О такомъ лобзаній часто говорится и въ церковныхъ півсняхъ и молитвахъ, наприм. «видъ твой образованія описующім, любезно цізуемъ къ твоей любви возвышаємы...» (Вечерн. стихир. въ 1 сельи. вел. поста. Тріод. л. 170 на оборот., л. 178). «Ни лобзанія ти дамъ, яко Іуда...» См. послідлянія слова ниже предъ изъясневіемъ ст. 23.

исправленія коринескихъ нестроеній, легко поймемъ, что здёсь говорится —

В. Именно о тъхъ именуемых в братіях , которыхъ поведение не было свободно от всякія неправды (1 Кор. 5, 11. 6, 7—10. сн. 2 Тим. 2, 19), служило къ соблазну ближнихъ (1 Кор. 8, 9 и. д.) и даже давало иногда поводъ сказать, что они-эти братія Бога не знають (15, 34), - и не потому, чтобы ихъ благочестіе было не искреннее (этого ниоткуда не видно), а потому, что въ нихъ еще слишкомъ живы были порывы ветхаго человъка, какъ то духъ раздъленія, духъ зависти, тщеславія, умственнаго высоком врія, особенно же оскудбніе любви взаимной. Проникая до самой глубины зла, Апостолъ научаетъ своихъ читателей, что сердце ихъ еще не проникнуто животворнымъ началомъ христіанской жизни-любовію ко Господу-вполнъ, до пожертвованія всякимъ самолюбіемъ, что въ нихъ нътъ той любви, какою именно свидетельствуется въ Писаніи душа благочестивая и какую самъ Господь поставилъ въ основаніе Христіанской жизни: брать мой мить и азь ему (Пъснь 2, 16); что ми есть на небеси; и оть тебе что восхотьхь на земли; исчезе сердце мое и плоть моя: Боже сердца моего, и часть моя Боже во въкъ (Псал. 72, 25. 26). Кто ны разлучить от любве Божія: скорбь ли, или тьснота, или гоненіе, или гладъ, или нагота, или бъда, или, мечъ.... Но во всъхъ сихъ препобъждаемь за возлюбльшаго ны (Рим. 8, 35. 37). Аще любите мя, гаповъди моя соблюдите. Аще кто хощеть по мнь ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой, и послъдуеть ми (Іоан. 14, 15. Лук. 9. 23). Господь требуеть отъ насъ всего нашего сердца и такое требованіе называеть первою и большею заповидію: даждь

ми сыне твое сердце (63) (Притч. 23, 26. Мато. 22, 37. 38). Да и сердце наше, по самой природъ своей, не можеть дёлиться любовію между противоположными предметами (Мато. 6. 24), такъ что неполнота любви къ одному какому-нибудь изъ нихъ есть тоже, что отсутствіе любви; аще кто не любить....«Однить этимъ изречениемъ, замъчаетъ Златоустъ, устрашилъ всъхъи делавшихъ члены свои членами блудницы (6, 15), н соблазнявшихъ братію вкушеніемъ идоложертвеннаго (8, 10. 11), и называвшихъ себя отъ людей (1, 12), и невъровавшихъ воскресенію (15, 12). Но не только устрашилъ онъ, а и показалъ путь доброд втели и источникъ зла. Потому что, какъ сильная любовь къ Нему (Христу) истребляеть и изгоняеть всв виды грвховъ, такъ ослабление ея содъйствуетъ ихъ произрастанію и (<sup>64</sup>).

Да будеть анавема. Слово анавема (ἀνάθεμα или ἀνάθημα) первоначально означало, по этимологіи, всякую вещь, отділенную оть общаго употребленія и посвященную Богу (ві) (cherem Лев. 27, 28. Числ. 18, 14. Мих. 4, 13. Ісзек. 44, 29. сн. Лук. 21, 5); за тімь его стали прилагать въ особенности къ такимъ предметамъ, которые приносимы были Богу дли уми-

<sup>(63)</sup> См. статью: Смысле пропосьди Інсуса Христа о любен, въ Христ. Чтен. 1926. 22, 376 м дал.

<sup>(&</sup>lt;sup>44</sup>) Злат. in h. l. p. 477. «Кте дъзаеть это, тоть не любить Господа». Икум. in h. l.

<sup>(65)</sup> Въ частности такую вещь, которую вышали или выставляли на возвышенномъ мъстъ во храмахъ, чтобы всъ ее видъли (2 Мак. В. 16). Отсюда Сонрать историкъ изъясияетъ церковное употребленіе анаеемы: приговоръ противъ богохульника, выставляемый какбы на столбъ и чрезъ то всъмъ объявляемый. Кн. 7, гл. 34 по русск. перев. стр. 562.

лостивленія гитва Его и-которыхъ приношеніе состояло въ ихъ уничтожении или смерти (Числъ 21, 2. Втор. 2, 34. 7, 26. Інс. Нав. 6, 16. 17. 8, 26. Лев. 27, 29. Исх. 22, 20); а вследствие этого, оно стало означать и людей, подлежащихъ проклятію отъ Бога и отчуждению отъ божественнаго общества спасаемыхъ, т. е. Церкви (4) (Рам. 9, 3. 1 Кор. 12, 3. Гал. 1, 8. 9. сн. Мо. 25, 41. Деян. 23, 14. Ис. 44, 2. Малах. 4, 6). Давши цълование своею рукою. Павелъ отчуждаеть отъ него всякаго, кто не любить Спасителя нашего, подобно какъ и въ друговъ мъстъ онъ преподаеть благодать только любящимь Господа нашего Іисуса Христа въ неистлънів (Еф. 6, 24. сн. Фил. 4, 22. Тит. 3, 15). Отчуждаеть отъ прочаго общества привътствуемыхъ: «да будеть анавема, (такой человъкъ)--«да будеть чуждъ общаго тъла Церкви (67)», съ

<sup>(66)</sup> Такое образованіе значенія слова заміччено уже св. Златоустомъ въ Толков, на посл. къ Римл. стр. 390: «Что есть отлученіе? Послушай, что говорить самъ Павель: аще кто не любить Господа Інсуса Христа, да будеть проклять (1 Кор. 16, 22), т. е. да будуть прерваны съ нимъ связи и сдълзется онъ для всехъ чуждъ. Какъ дикто не смъстъ безъ нужды касаться руками или приближаться къ дару, который посвященъ Богу, такъ отлученнаго отъ Церкви, отсвкая отъ всвяъ и накбы сколько можно болве отдаляя, Апостоль въ противоположномъ смыслв навываеть именемъ отложеннаго дара (ала- $9\eta\mu\alpha$ ), и тымъ предуведомляетъ всякаго, чтобы онъ со страхомъ удалялся и бъжалъ прочь отъ такого человъка. Къ дару никто не осмъливался приближаться изъ уваженія; съ отлученнымъ же прерывали связи но другому противоположному чувству. Въ обоихъ случаяхъ одинаково прерываются связи, и предметь діляется для людей чуждымъ. Но способъ прерванія связей не одинаковъ; напротивъ одинъ другому прогнаоноложенъ. Отъ одного оберегаются, потому что сіе посващено Богу; а отъ другаго потому, что отчуждено отъ Бога, отлучено отъ Церкви». См. также Schleusn., Wahl. Suic. Thesaur. s. h. v.

<sup>(67)</sup> Ocodop. in h. l.

таковыми ниже ясти (5, 11). Но оба эти отчужденія отъ апостольскаго и церковнаго общенія разумівются здёсь только какъ второстепенныя, какъ слёдствія важныйшаго отчужденія, соединяемаго съ словомъ амавема въ его приложеніи, напр. къ Ангеламъ (аще ангель сь небесе благовъстить вамь паче еже благовъсти-. хомь вамь, анавема да будеть (Гал. 1, 8), т. е. отчужденія отъ в'вчнаго общенія съ Богомъ, ш оно-то разумъется здъсь главнымъ образомъ: «да будетъ отчужденъ отъ Бога, да лишится онъ царствія небеснаго съ его неизреченною славою и претерпить въчныя мученія» (66). Такое разумініе необходимо допустить здівсь потому, что въ настоящемъ мъстъ преподается не заповъдь христіанскому обществу, въ родъ напр. слъдующей: измите злаго от вась самъхь (5, 13), а произносится судъ надъ теми изъ верующихъ, которые прочему обществу братій могли быть и неизвістны за людей подлежавшихъ отчужденію (60), — судъ невидимый для всъхъ, а слышимый только для совъсти подсудимыхъ и уже тяготъвшій надъ тымъ, шаще кто не любиль Іисуса и въ семъ состояніи нераскаянно пребываль, — судь апостольскій или Божій. ковы напр. были тъ христіане, которые, и послъ увъщанія Апостола, продолжали неосмотрительно вкушать

<sup>(\*\*)</sup> Сн. Злат. къ Стагирію сл. 3 въ Бесьд. т. III стр. 387; о священствъ кн. IV; Толков. на посл. къ Римл. стр. 395, и выше въ примъч. 71. «Анаеема вовсе отлучаетъ отъ Христа,» говоритъ св. отепъ въ Словъ о томъ, что не должно предавать анаеемъ, въ Хр. Чт. 1825 г. ч. 19, стр. 55. Сн. также стр. 53—54.

<sup>(65) «</sup>Кажется, по нужав употребыть это слово (Апостоль), впрочемь не прилагая его къмавъстному лицу, когда въ пославім къ Кориноянамъ говорить: аще кто не любить, в пр. Злат. Слово о томъ, что не должно предавать анасемь. Въ Хр. Чт. 1825 г. ч. 19, стр. 54.

ндоложертвенное: своимъ поведеніемъ они губили ближняго, за несоже Христось умре (8, 11), следовательно, не имъли должной любви ко Христу (12), не любили Бога (3), —и однако они были украшены чрезвычайными дарованіями, напр. разумомь (7), и кто изъ върныхъ дерзнулъ бы судить и чуждаться ихъ? Таковы были лжеучители, строившіе свое ученіе не изъ золота, серебра, драгоцінных камней, а изъ дерева, свиа, соломы, хотя для успъха въ лжеучении иногда и основывавшіе его на единомъ истинномъ основаніи Христь (3, 12): они разоряли живые храмы Божін, потому что проповъдывали инаго Іисуса, инаго Духа, иное благовъствование (2 Кор. 11, 4), следовательно подлежали суду и осужденію, и осужденіе уже было произнесено надъ ними, но только свыше: аще кто Божій храмь растлить, растлить сего Богь (1 Кор. 3, 17),-и однако они были принимаемы отъ христіавъ добръ (2 Кор. 11, 4) и продолжали свое дъло разоренія, потому что в'трующимъ нужно было еще время, чтобы ув'вриться во лжи новаго ученія (день бо явить 1 Кор. 3, 13).

Маранава (μαράν άθά), — слово сирохалдейское, значить: Господь идеть или придеть, т. е. (по контексту) на судъ не любящихъ Его (τ°). «Если кто зановъди Его въ цълости не соблюдаеть, да будеть анавема даже до пришествія Господа нашего Іисуса Христа (''); да предастся онъ въчной погибели въ день,

<sup>(70)</sup> Mara, maran — господине, последнее название о лицахъ особенно почетныхъ: миме же и толкуютъ; наше. Боле см. у Wetst. N. Test: II, 476; Schleusn., Wahl sub. h. v.; Flacc. Clav. Sacr. Scr. 1, 640 squ.; Glassit Philèlog. Sacr. col. 332.

<sup>(11)</sup> Клим, Рим. во 2 посл. къ Кор.

ногла Господь придеть на судь» (п). Это слово у сирскихь христіань, вёронтно, служнаю возманість къ непрестанному духовному бодрствованію; особенно же употреблялось оно, какь угрова противь грішниновь: въ семь посліднемь случай оно вийло одинаковое знаменованіе съ формулою величайшаго проклатія (cherem), которую произносили Евреи тогда, когда великаго и нераскаяннаго грішника, послі всіхъ напрасныхъ вразумленій ему, предоставляли уже суду Божію, и которая извістна подъ именемь шамманы (т). Этимъ объясняется, почему Апостоль не употребиль здісь другаго выраженія, по сущности тождественнаго, котя но духу болье кроткаго: Господь близь (Фил. 4, 5); къ этому же приводить и связь съ гровнымъ еловомъ—анавема. Изв того, что маранова приводится

<sup>(72)</sup> Aeryem. Epistol. 178.

<sup>(75)</sup> У Евреевъ было два вида отлученія — меньшее и большее; piddui и cherem: первое обыкновенно назначалось на 30 дней и было безъ проклятія; последнее было постоянное и сопровождалось проклятіемъ (были и другія отличія). Нёкоторые считають и schammat'y за особый видъ отлученія, по порядку третій, во не девольне основательно. Самое же слово это изъясняють, или: Господь (schemсобственно - имя Господне, непроизносимое) пріндеть или прінды (atta); или: тамо смерть (schem-mota); въ первомъ случав оно сходствуеть съ сирохандейскимъ по самой буквъ, въ обоихъ случанъ-по существенной мысли. (Подробности см. у John. Biblisch. Archäolog. § 204; Glaire Introduction au livres de l'ancien et n. Testam. 1843. 2, 451; Allivli Alterthum. d. Hebraer Landsh. 1844. 1. Band. § 80; Winer. Biblisch. Realwörtens. Leipz. 1847, 1 . 135. 136; Saalsshütz Das Mosaische Recht. Berl. 1848 § 466. 467; Buxtorf. Lexic. Chald, s. his voc.). Заивтимъ мимокодомъ, что объ обоякъ отдучеміяхъ упоминяется и въ Евангелінхъ — в маленъ у Ісанна (9, 22. 12, 42, 16, 2), о полномъ у Луки (6, 22). Также различаются въ Регламенть духовномъ и слова прав. Цервыи: отлучаеми и имеематствуемь.

здёсь безъ перевода, даже безъ мысли о поясневіи, (11) должно заключить, что это слово было весьма извъстно первоначальнымъ читателямъ посланія (подобно какъ и слово аминь 1 Кор. 14, 16). Известно оно могло быть или изъ употребленія его саминь Апостоломъ, при какомъ-нибудь важномъ случав, въ бытность его въ Коринев, или изъ речей христіанъ сирскаго происхожденія, которыхъ было въ немъ не мало (напр. техъ, которые говорили: азь же Кивинь 1, 12), или изъ богохульныхъ ръчей невърныхъ Гудеевъ (когда они называли анавема Іисуса 12, 3). Послъ этого вопросъ объ употреблени нетуземнаго слова въ послании теряеть ту важность, какую придавали ему и вкоторые толкователи (78), и переходить въ другой вопросъ: откуда это, какъ видимъ, священное слово могло получить столь обширное употребленіе, что сдівлалось понятнымъ даже не для Евреевъ? Постоянное употребленіе священнаго слова могло быть дано только слову священнаго Писанія, и потому не безъ основанія можно признавать марапава за плодъ употребленія на спрохадейскомъ языкъ пророчества Малахіи о страшномъ пришествін Мессін: да не пришедь поражу землю во конецо (cherem-Manax. 4, 6. CH. 3, 1, 2). И

<sup>(71)</sup> Въ последнемъ случав быль бы обратный порядокъ словъ, какъ напр. Асса отче (Рим. 8, 15. Гал. 4, 6), Еффаса — разверзися (Мате. 7, 34).

<sup>(75)</sup> Изъясням это обстоятельство напр. тэмъ, будто Апостолъ употребиль деоякаго рода письменность — греческую и негреческую кля того, чтобы тэмъ лучше увърить читателей въ подлиненести посланія (Rück., Billr). Но ни изъ чего не видно, чтобы Апостолу настояла особенная потребность въ этомъ увъреніи, тэмъ болье, что посланіе было отнесено въ Коринеъ достоуважаемыми членами Церкам.

мысль пророчества о неустроенных сердцемь не не согласна съ полнымъ составомъ апостольскаго изреченія о не любящих Господа. Можно было бы при семъ вспомнить и о пророчеств седьмаго отъ Адама Эноха: св пріидеть Господь (ήλ9ε Κύριος) во тмах святых ангель своих ит. д. (Іуд. ст. 14, 15). Но сего пророчества нътъ въ свящ. Писаніи, и было оно развъ въ священномъ іудейскомъ преданіи; къ тому же оно, при всёхъ подробныхъ чертахъ, въ какихъ сохранилъ его св. Апостоль Іуда, не имъетъ, какъ пророчество Малахіи, той черты (cherem), которая составляетъ существенный характеръ маранавы.

Слово апостола сильно, какъ уже и Златоустъ замътилъ, -- одно изъ тъхъ, за которыя посланія его называли тяжкими и кръпкими (2 Кор. 10, 10); но инымъ и не могло быть слово на не любящихъ Господа. Забудемъ, что это рѣчь святаго негодованія, тъмъ болъе естественная и понятная, чъмъ большей любви былъ исполненъ Апостолъ къ неизреченнымъ щедротамъ Господа, нъкогда гонимаго имъ, --- хотя нельзя отвергать, что объ особенно-возвышенномъ состояніи духа писателя свид'втельствують и видиморъзкій переходъ къ грозному проклятію отъ умилительныхъ целованій, и употребленіе двухъ словъ, почти тождезначущихъ (16), и хотя самъ Апостолъ подобнымъ образомъ изъяснялъ свои подобныя рѣчи и подобныя дъйствія (2 Кор. 5, 13. 14). Пройдемъ мимо и той мысли, что это ръчь на неблагодарныхъ презрителей (Ділн. 13, 41) Того, кто умеръ за нихъ, еще

<sup>(76)</sup> Сн. Псал. 21, 1. Марк. 14, 36. Исх. 23, 1. 2 Цар. 18, 33.

гръшниковъ, когда и за праведника едва кто умреть (11) (Рим. 5, 7. 8). Не придадимъ большой важности и тому соображенію, что слово произнесено въ то время, когда Церковь отличалась особенно чистотою нравовъ и строгостію дисциплины и что не странно было поразить проклятіемъ за нелюбовь, когда поражаля смертію за ложь (Дівян. 5, 1-5): соображеніе правильное, но не всегда правильно-прилагаемое къ дълу толкователями. Взглянемъ на дъло проще. Вспомнимъ одно, что это слово за истину (2 Кор. 13, 8), что судъ, изрекаемый имъ изрекается на христіанъ всёхъ временъ и есть судъ справедливый также по отношевсемъ христіанамъ, какого бы то ни было времени. Мы въруемъ и исповъдуемъ, что во Христъ и только во Христъ даруется всякое божественное благословение человъческому роду (Іоан. 1, 16. 3, 16. Еф. 1, 3. Діян. 4, 12. 2 Петр. 1, 3. 4. 2 Кор. 5, 17 и д.). Но кто не любить Христа, тоть не хранить заповъдей Христовыхъ (Іоан. 14, 24), тотъ противъ Христа (Мо. 12, 30), того ие знаеть Христосъ (Мо. 7, 23. 2 Тим. 2, 9). Кто не любить Христа, тоть не последователь Христа (Лук. 9, 23), тотъ не на Христовомъ пути ко спасенію (сн. Іоан. 14, 6), а на другомъ пути, котораго послыдияя грять въ одно адово (Притч. 16, 25). Кто не любить Христа, тоть не въ общеніи съ Христомъ (Іоан. 14, 21. 23. 1 Іоан. 4, 17), тотъ не можетъ мыслить, лже Христа Іисуса, не

<sup>(77)</sup> Подобную мысль встръчаемъ напр. въ Приточнивъ Ввангельскомъ архим. Сильвестр. ч. 1, стр. 277. М. 1829. изд. 2. Назидательное развите самой мысли можно читать въ прекрасномъ, хотя нелишенномъ высокопарности, Словъ Өеофана Прокоповича о любви къ Богу, въ Хр. Чт. 1826 г. ч. 24, стр. 181—197.

можеть лелать начего добраго и святаго (Іоан. 15, 5. 7. Фил. 2, 21), не имбеть жизци духовной; онъ мертвъ: это сухая вътвь (Іоан. 15, 6)-видимо, можетъ быть, еще держащаяся на лозь годь или два года, по долготерпівнію великаго Вертоградаря (Лук. 13, 6, 7), во уже негодная, близкая къ проклятію (Евр. 6, 8), по самому свойству ся, остается только въ огонь (Іоан. 15, 6): посљум ю, ваять и бросить веную и землю упражняеть (Лук. 13, 6). Съкира леокить при корени древа, но посткаеть только древо, не творящее плода добра (Мо. 3, 10). Что же такое еудъ Божій надъ этимъ мертвецомъ, надъ не любяиниъ Христа Інсуса, если не судъ правды Божіей и прежде всего естественный плодъ, оброкъ, работа гръха самаго гръшника? Что значить отвращение Бога отъ человька, если не плодь отвращения самаго человыка отъ Бога (Іерен. 6, 19)? И что скажать такой человыкь, ногда Господь-Обличитель представить предв личень его гръхи его (Пс. 49, 21)? Не умолчить ли. жакъ тотъ, котораго выгнали съ брачнаго, съ дружескаго пира? Онь же умоми (Мато. 22, 12). Грыщникь угрить и прогитвается и растаеть (Пс. 111, 10). Не бидеть импти упованія, миже вы день суда утъщенія (Прем. 3, 18), потому что погибель свою признаеть собственнымъ дъломъ своимъ: въ погибели теоей, Играилю, кто поможеть тебь (Oc. 13, 9)?!

Слово Апостола стращно, но вийстй и спасительно, потому что условно, какъ замитиль тоть же богомудрый толкователь: не только устращиль, но и научиль.... Аще кто не любить.... Наказаніе большое, но предваряется толикимь же внятіемь и щадівніємь (Прем. Сол. 12, 20)..... Когда кориноскіе христіане, слыша

свльныя рыти Павла за истину (2 Кор. 13, 8), испали доказательствъ на то, Христосъ ли говорить его устами, св. Апостоль советоваль имъ самимъ испытатьвъ въръ ли они (3. 5). Зная, какъ согласно съ върою слово на не любящихъ, сказанное въ созидание наше, а не на разореніе (10), будемъ испытывать себя и мы-въ любен ли мы? Если бы Господь, вопрошавшій нікогда ученика, который мнился стояти: любиши ли мя паче сихь? -- обратился и къ намъ съ твиъ же вопросомъ--не съ полнымъ, а только съ усъченнымъ, --- многимъ ли пришлось бы не смутиться даже при первомъ вопрошенів (Іоан. 21, 15—17)? «Блаженъ, кто пріобрѣлъ такую же любовь къ Богу, какую восторженный любитель имбеть къ своей возлюбленной, кто весь какъ бы срастворенъ Божіею любовію (18). Возлюбимъ Господа всемъ существомъ нашимъ, такъ чтобы ничего не знать и ничего не видъть, кромъ Его (10)-Красоты въчной и всегда юной (°°). Да будеть первымъ и последнямъ словомъ нашей молитвы моленіе о томъ, чтобы самъ Онъ, прежде всъхъ своихъ благъ, даровалъ намъ благодать любви нъ Нему и Самъже своею благодатію благоустровль сію любовь во всей нашей жизни, какъ написано: вчините во мнъ любовь; да лобжеть ня от лобзаній усть своихь (Паснь Пасн. 2, 4, 1, 1) (°1). Бого услышить тя, и еще глаголющу ти, pe-

<sup>(&</sup>lt;sup>70</sup>) Препод. *Гоанн*. игум. Синайск. Лествица стр. 365—367. М. 1851 г.

<sup>(79)</sup> Тамже стр. 366; Злат. Бес. 23 на Быт. ч. 1, стр. 423.

<sup>(°°)</sup> Pulchritudo semper antiqua et semper nova. Aeryem. См. также Слово Өсофана Провоп. въ указ. издавін стр. 177—180.

<sup>(&</sup>lt;sup>41</sup>) См. *Феодор*. Толкован. на Песнь песн. стр. 70, по указав. перев.

четь: се пріидожь (Ис, 58, 9). Тогда день явленія вто (2 Тим. 4, 8) перестанеть быть страшнымь днемь иньва (Рим. 2, 5. 2 Сол. 1, 8. 9) и содёлается блаженнымь днемь ожиданія во спасеніе (Евр. 9, 28. 2 Т. 7, 8. Тит. 2. 11), — и всяка анавема не будеть ктому (Ап. 22, 3). Блажень и преблажень тоть, кто всегда и оть всего сердца можеть говорить съ любившимь и возлюбленнымь ученикомь Христовымь: ей, гряди, Господи Іисусе (Ап. 22, 20)!

Возлюблю тя Господи кръпосте моя. Господь утверждение мое, и прибъжище мое, и избавитель мой, Богь мой, помощникь мой, и уповаю на него (Пс. 17, 1. 2). Якоже ону (грѣшницу во градѣ Лук. 7, 37 и. д.) не отринулъ еси пришедшую отъ сердца, ниже мене возгнущайся Слове, твои же ми подаждь нозѣ и держати и цѣловати, и струями слезными, яко многопѣннымъ муромъ, сія дерзостно помазати (\*\*). Ты бо еси истинное желаніе и неизреченное веселіе любящихъ Тя, Христе, Боже нашъ, и Тя поетъ вся тварь во вѣки (\*\*).

б) Благодать Господа нашего Іисуса Христа свеми. (Проклятіе и благословеніе! Не такъ ли и Цер-ковь: ублажаемъ и восхваляемъ—отлучаемъ и анавематствуемъ (\*1)? Благодатію (Божіею), въ особенномъ

<sup>(82)</sup> Молит. Симвона новаго Богосл. по св. причащ.

<sup>(88)</sup> Благодарств. молитва по св. причащ.

<sup>(\*1) «</sup>Якоже плыняющих разумь свой вы послушание Божественному Откровению и подвизавшихся за оное ублажаемы и восжваляемы, тако противящихся сей истины, аще ожидавшему ихы обрищения и раскаяния Господу непокаявшаяся, отлучаемы и анавематствуемы... Священному Писанию послыдующе и первенствующия Церкви преданий держащеся», Чинь Православия.

употребленіи сего слова въ Писаніи, называется чрезвычайное благоволеніе Божіе и всякій даръ благоволенія-«все, что всеблагій богь даруеть человьку выше естества и природы» (\*\*). Сія благодать ниспосылается отъ Бога Отца чрезъ Духа Святаго, но-ради заслугь Сына Божія; почему и называется она благодатію Господа нашею Іисуса Христа. «Въ христіанствь все благодатію и ничего безъ благодати» (\*\*): Отсюда и христіанство—царство благодати. Поэтому-то и Апостоль, какъ начинаеть свое посланіе словомъ о благодати (1, 3. 4), такъ тымь же словомъ и оканчиваеть; «долгъ учителя помогать (ученикамъ) не только совътами, но и молитвами» (\*\*).

в) И любы моя со встыми вами. «Такъ какъ (Павель) быль отдёлень оть нихъ мёстомъ (своего пребыванія), замёчаеть Златоусть, то какбы простираеть къ нимъ свою десницу и объемлеть ихъ руками любви, говоря: любы моя съ вами, тоже какъ еслибы сказалъ: я самъ со всёми вами. Этимъ показываетъ, что написанное имъ произошло не отъ раздражительности и не отъ гнёва, но отъ заботливости, если онъ и послётакого обличенія не отвращается (ихъ), но и любитъ и обнимаетъ... Такъ нужно поступать (всякому), кто исправляетъ. Кто дёлаетъ это только по внушенію гиёва, тотъ удовлетворяеть своей страсти; а кто, исправивъ грёшника, показываетъ и любовь къ нему, тотъ показываетъ, что отъ любви происходили и упреки, какіе онъ высказалъ прежде (\*\*). «Не безъ при-

<sup>(</sup>вв) Филар. слово о благодати. Сл. и Ръчи 1, 187. М. 1848.

<sup>(86)</sup> Тамже стр. 188.

<sup>(°7)</sup> Злат. in h. l. p. 478; на посл. къ Римл. стр. 713.

<sup>(°°)</sup> Злат. р. 478 in v. 24. См. и толков. на 2 Кор. стр. 336,

чины присовокупиль и слово о своей любви, зам'ьчаеть также блаженный Өеодорить объ Апостол'ь: симъ показываеть, что она-то и заставила его употребить строгія выраженія» (\*). Такъ изъясняется и самъ Павель во второмъ посланіи: ото печали многія и туги сердца написахо вамо многими слезами, не яко да оскорбитеся, но любовь да познаете, юже имамо изобилно ко вамо (2 Кор. 2, 4. сн. 7, 12).

Эта любовь ко всёмъ членамъ коринеской Церкви основалась на любви Апостола къ Іисусу Христу, Главѣ Церкви, потому и прибавляется: любы.... о Христь Іисусь. «Она не имѣетъ въ себѣ пичего человѣческаго, ничего плотскаго, по духовна (°°)».

Аминь, заключаеть Апостель и какбы запечатываеть посланіе ( $^{91}$ ).

<sup>(69)</sup> Geodop. in h. l.

<sup>(90) 3</sup>xam. ibidem.

<sup>(&</sup>lt;sup>91</sup>) Злат. Толков. на Гал. 6, 18 по русск, перев. стр. 185.

## CJOBO

ВЪ ДЕНЬ ТЕЗОИМЕНИТСТВА БЛАГОВЪРНАГО ГОСУДАРЯ НАСЛЪДНИКА ЦЕСАРЕВИЧА И ВЕЛИКАГО КНЯЗЯ НИКОЛАЯ АЛЕКСАНДРОВИЧА, СКАЗАННОЕ ПРЕОСВЯЩЕННЫМЪ МАКАРІЕМЪ, ЕПИСКОПОМЪ ТАМБОВ-СКИМЪ И ШАЦКИМЪ ВЪ КАОЕДРАЛЬНОМЪ СОБОРЪ 6 ДЕКАБРЯ 1858 года.

Боже судь твой цареви даждь и правду твою сыну цареву. Псал. 71, 1.

Не знаю, братіе мои, что намъ приличнѣе: молить ли Господа этими словами царя-Пророка о нашемъ Царѣ и его Первенцѣ, тезоименитство котораго мы нынѣ празднуемъ, или скорѣе благодарить Господа за исполненіе этихъ молитвенныхъ словъ на нашемъ возлюбленномъ Монархѣ, котораго судъ и правда уже сіяютъ во всѣхъ предѣлахъ неизмѣримой Россіи и который въ тѣхъ-же понятіяхъ о царственныхъ доблестяхъ воспитываетъ и будущаго Преемника своего престола?

А воть о чемъ намъ нужно молиться, пламенно молиться, какъ нынѣ, такъ и всегда,—да даруетъ Господь судъ и правду и всѣмъ прочимъ властямъ, отъ Царя поставляемымъ, высшимъ, среднимъ и низшимъ, которыя должны быть помощниками Царя, блюстителями Его законовъ, исполнителями Его предначертаній

о благѣ подданныхъ. Вотъ о чемъ намъ нужно молиться, да искоренитъ Господь всю эту неправду, часто вопіющую неправду, которая такъ давно, глубоко и широко пустила свои корни во всѣхъ слояхъ нашего суднаго міра и возрасла уже на почвѣ русской въ огромнѣйшее дерево, покрывающее своими вѣтвями многія и многія темныя дѣла.

Объ этой страшной общественной язвѣ начали у насъ нынѣ не только говоритъ открыто, но и писать; для искорененія ея предлагали и предлагаютъ разныя средства, по видимому, вѣрныя и блогонадежныя. Но, братіе, не будемъ обманывать себя; извѣстна истина: аще не Господь созиждеть домь, ясуе трудишася зиждущіи: аще не Господь сохранить градъ, всуе бдъ стрегіи (Псал. 126, 1). Что въ состояніи сдѣлать всѣ эти, столько восхваляемыя, средства для искорененія неправды безъ самаго важнаго и главнѣйшаго изъ пихъбезъ духа вѣры и благочестія христіанскаго, который даруется намъ отъ Бога?

«Необходимо, —говорять, —прежде всего усилить у насъ просвъщение. Пусть всъ тъ, кому выпадеть впослъдствии жребій быть судіями и вообще имъть какуюлибо долю власти, достойно приготовляются къ своему будущему служенію; пусть узнають они отечественные законы, научатся уважать достоинство и права человъческой природы въ самихъ себъ и въ ближнихъ, проникнутся сознаніемъ святости своего долга, — и тогда неизбъжно исчезнуть всъ грустныя проявленія лихоимства и неправды, на которыя нынъ мы жалуемся». Прекрасно! Просвъщеніе, безспорно, возвышаеть и облагороживаетъ человъка во всъхъ отношеніяхъ, и человъкъ образованный не позволить себъ многаго, что

позволяетъ необразованный или полуобразованный, по крайней мъръ, въ такихъ грубыхъ формахъ. Но спрашиваю: можно ли утверждать, что и образованный не позволить себъ того-же самаго, только въ формахъ, болье мягкихъ и благовидныхъ? Можно ли утверждать, будто между людьми предававшимися или предающимися лихоимству и всякимъ неправдамъ на разныхъ поприщахъ государственной службы, никогда не было вполнв образованныхъ, а встръчались и встръчаются одни малообразованные и необразованные? Можно ли утверждать, что просвъщение, даже самое обширное и высокое, дастъ человъку силы побъждать свои страсти и поступать всегда согласно съ требованіями долга? Увы, нътъ, и нътъ. Часто съ самымъ блестящимъ образованіемъ соединяется самое черное поведеніе. Часто просвъщенные юноши, вступая въ міръ съ возвышенными понятіями о долгь и чести, съ пламенною ревпостію послужить върою и правдою Царю и Отечеству, мало по-малу охлаждаются въ своихъ благородныхъ порывахъ отъ холода жизни, писпадаютъ съ своей идеальной высоты отъ окружающей ихъ среды и,-смотришь,чрезъ нъсколько времени навыкають дъйствовать отнюдь не чище и не безкорыстиве твхъ изъ своихъ сотоварищей, которые совствить не отведывали высшаго образованія. Чего же туть недостаеть? Недостаеть духа въры и благочестія христіанскаго. О, если бы во всъхъ этихъ людяхъ съ раннихъ дней насаждены были съмена христіанской нравственности; если бы съ раннихъ дней научились они водиться христіанскимъ самоотверженіемъ, истинно любить Бога и ближнихъ, свято исполнять евапгельскій законъ: тогда, при своемъ образованіи, они дъйствительно явились бы на служебномъ поприщё самыми надежными поборниками истины и правды. Противъ всёхъ жизненныхъ непогодъ, противъ всёхъ искушеній на своемъ пути, они всегда нашли бы довольно опоры въ своихъ христіанскихъ убёжденіяхъ и правилахъ, довольно подкрёпленія со стороны божественной благодати, которая обитаетъ въ христіанскихъ сердцахъ и одна только можетъ подавать намъ силы къ побёдё намъ нашими страстями.

«Увеличьте, -- повторяють другіе, -- увеличьте жалованье служащимъ, которымъ бы обезпечивалось ихъ существование, и они не будуть въ нуждъ, часто въ крайности дълать разныя вымогательства своимъ подсудимымъ и вообще подчиненнымъ». Совершенно справедливо! Но развѣ только нужда и крайность заставляють делать такія вымогательства? Разве не останется къ тому другимъ побужденій, которыя и нынъ сильны, а впоследствіи могуть еще усилиться? Разв'є не найдется и тогда людей, которые будутъ требовать себъ приношеній и кривить въсами правосудія изъ одной страсти къ деньгамъ и пріобретеніямъ? Не найдутся ли другіе, которые будуть жаждать приношеній, чтобы жить выше своего состоянія, предаваться роскоши, къ сожальнію, день ото дня увеличивающейся, и удовлетворять всемъ этимъ безчисленнымъ прихотямъ, непрестанно измышляемымъ и способнымъ поглотить самыя огромныя богатства? Какимъ же жалованьемъ вы предохраните подобныхъ людей отъ взяточничества и корысти? Нътъ, сдълайте прежде, чтобы они умъли ограничивать свои желанія и быть довольными даже не многимъ, но существенно необходимымъ въ жизни. Научите ихъ гнушаться сребролюбіемъ и бъгать лихоиманія, какъ идолослуженія (Кол. 3, 5), какъ тягчай-

шаго гръха предъ Богомъ. Научите ихъ содержать себя сообразно съ средствами, какими каждый владветъ, не гоняться за другими, болве достаточными и богатыми, не увлекаться всеобщимъ потокомъ роскоши разнообразныхъ прихотей, помышлять не объ удобствахъ только и радоотяхъ настоящей жизпи, а преимущественно о жизни загробной, къ которой мы должны здесь приготовляться, и о томъ страшномъ отчетв, который некогда должиы отдать предъ Богомъ во всёхъ нашихъ делахъ, правыхъ и неправыхъ. Другими словами: позаботьтесь прежде, чтобы эги люди сдвлались истинными христіанами и привыкли руководиться духомъ въры и благочестія, -- тогда, и только тогда смъло ножно будеть ожидать, что, при безбедномъ содержаніи отъ Правительства, они окажутся безкорыстными и благородивишими органами суда и правды, гдъ бы ни пришлось имъ дъйствовать.

Наконецъ, у многихъ нынѣ самыя любимыя слова: общественное мнѣніе, гласность. «Пусть, —говорять, — общественное мнѣніе назнить лихоимцевъ, кривотолковъ, служителей неправды. Пусть самое судопроизводство сдѣлается словеснымъ, гласнымъ, открытымъ для всѣхъ, м это устранитъ томительныя письменныя проволочки дѣлъ и предотвратитъ разныя злоупотребленія». Но согласитесь, что общественное мнѣніе можетъ простираться только на то, что ему извѣстно; — а дѣла лихоимства и неправды большею частію совершаются втайнѣ, — слѣдовательно, можетъ поражать своимъ приговоромъ только иногда и только нѣкоторыхъ лихоимцевъ. Страхъ общественнаго мнѣнія заставитъ ихъ быть только еще осторожнѣе и скрытнѣе въ своихъ поступкахъ. Гласное судопроизводство въ состояніи устранить многія злоупо-

требленія, нынѣ допускаемыя, но отпюдь не устранитъ вообще злоупотребленій. Тогда все будеть зависьть отъ ума, ловкости и изворотливости лицъ, которыя будутъ заниматься этимъ судопроизводствомъ. А при своемъ умъньи и навыкъ обращаться съ законами, при быстрой и дальновидной собразительности, при тонкой и изощдіалектикъ, при бойкомъ и увлекательномъ красноръчіи, многіе изъ нихъ всегда найдуть возможность представить дело такъ, что самое черное будетъ казаться намь или былымь или, по крайней мыры, далеко не такъ чернымъ, каково оно въ дъйствительности, и на оборотъ. Примъры, случающеся въ странахъ, гдъ. давно уже судопроизводство совершается гласно, неръдко дають живыя тому доказательства. Неть, мало того одного, чтобы облеченные властію суда боялись общественнаго мивнія, отъ котораго можно укрыться; а необходимо, чтобы они боялись Бога, отъ котораго укрыться нельзя и который всегда видить самыя тайныя наши намъренія и помыслы, боялись своей совъсти, отъ которой никуда не убъжишь. Мало того, чтобы судныя двла производились открыто; а необходимо, чтобы судін не соглашались не изъ какой корысти, не изъ какихъ отношеній къ подсудимымъ, кривить своею совъстію и злоупотреблять тъми высокими дарами ума и слова, какими надълиль ихъ Богъ. То есть, необходимо, чтобы всъ эти лица были проникнуты духомъ Христіанства. были тверды въ христіанскихъ правилахъ и какъ вообще въжизни, такъ и на своемъ служебномъ поприщъвсегда дъйствовали по-христіански. Въ противномъ случав, никакая гласность, никакое общественное мибніе не искоренить зла, о которомъзми бестдуемъ.

Братіе мои передовить вста мы, безъ

сомниня, любимъ свое Отечество и желаемъ ему всякаго блага, -- желаемъ въ частности, чтобы судъ н правда возсіяли, наконецъ, полнымъ блескомъ на всемъ протяжении Россіи, какъ сіяють они въ діяніяхь нашего Августвашаго Началовождя, Помазанника Божія. Но видите ли, что средства, для этого придуманныя, далеко недостаточны для цвли, если не будуть постоянно подкрипляемы духомъ св. виры и благочестія христіанскаго? О, не престанемъ же, любя Отечество, болье и болье любить и нашу св. православную Въру, какъ величайшее сокровище, которымъ мы можемъ пріобръсть себь не только блаженство въ царствъ вебесномъ, но и счастіе въ царствъ земномъ. Будемъ молить Господа, да утверждается, при Его благодатномъ вліянін, и процветаетъ истинное благочестіе во всёхъ насъ и да послужить оно началомъ деятельности для встхъ нашихъ властей, отъ высшихъ до самыхъ назшихъ. А особенно будемъ молить Господа, чтобы наше юное покольніе воспитывалось родителями и наставниками въ самыхъ строгихъ правилахъ православной Въры и нравственности, какъ воспитывается подъ кровомъ своего благочестивъйшаго Отца-Царя и своей благочестивыйшей Матери-Царицы Благовърный Государь Наследникъ, Цесаревичъ и Великій Князь Николай Александровичь, и чтобы изъ этого покольнія явились со-временемъ какъ вообще достойнъйшіе граждане для Отечества, такъ въ частности достойнъйшие ревнители суда и права на всъхъ степеняхъ государственной службы. Аминь.

### PASAHCKIE IEPAPXH.

Высокопреосвящ. Филарета, Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго.

Церкви рязанской епархів первоначально были въ въденіи черниговскаго архинастыря, какъ и въ гражданскомъ быту рязанская и муромская сторона была въ въденіи черниговскаго князя. Такимъ образомъ по льтописи видимъ въ Рязани въ 1187 г. черниговскаго архипастыря, дъйствующаго здъсь въ званіи пастыря рязанской страны.

1. Первымъ рязанскимъ архинастыремъ (¹) былъ Арсеній. Татищевъ пишеть: рязанская епархія учреждена въ 1198 г., по просьбі рязанскаго князя Ярослава Глібовича, съ согласія кіевскаго вел. князя Рюрика Ростиславича, его тестя, и по благословенію митрополита Іоанна; въ епископа ея посвященъ 26 Сентября того же года игуменъ Арсеній (¹). Такая точность и подробность извістія показываеть, что Татищевъ повторяєть при этомъ слова древней літописи и потому

<sup>(1)</sup> Пособіемъ при обзорв рязанской іерархім служить изследованіе «о учрежденім рязанской епархім и ея устрействе» въ рязан. губ. Ведом. 1854 г. 🎢 37. 38. 43—51. Здесь важнее всего списки рязан. іер. по Никон. Л. по Хронографу, по Синодику, по Ист. іер. и по обзору архим. Іеронима.

<sup>(</sup>º) Ист. Рос. III, 329.

извъстіе его о первомъ рязанскомъ епископъ не подлежить сомивнію. По древнему извістію, святитель Арсеній въ 1208 г. заложиль Переславль рязанскій у озера Карасева (3). Это собственно острогъ, внутри котораго видимъ по намятникамъ каоедральный борисоглъбскій храмъ (4); а кремль княжескій, гдъ жилъ князь, быль у Николы стараго, на берегу озера Быстраго; здесь основанъ онъ еще въ 1095 г. родоначальникомъ князей рязанскихъ и муромскихъ, св. к. Ярославомъ Константиномъ (\*). Въ 1207 г. в. к. Всеволодъ приближался съ войскомъ къ Рязани. Рязанскій ецискоцъ Арсеній не разъ присылаль къ нему говорить: «князь великій! не окажи пренебреженія къ мъстамъ святымъ, не пожги церквей святыхъ, въ которыхъ приносится за тебя жертва Богу и молитвы; мы исполнимъ волю твою, чего только хочешь». Всеволодъ согласился дать миръ Рязанцамъ, но съ условіемъ, чтобы выданы были ему князья рязанскіе; напрасно подвергался потомъ опасности жизни епископъ Арсеній, чтобы вымолить у Всеволода свободу рязанскимъ князьямъ. Всеволодъ присладъ въ Рязань сына своего Ярослава. Покорясь на первый разъ необходимости, Рязанцы въ савдующемъ году посадили подъ стражу чиновниковъ Всеволода. Вследствіе этого разорена Рязань, и епископъ Арсеній отведенъ во Владиміръ, откуда отпущенъ былъ уже по смерти Всеволода въ 1212 г. (6).

<sup>(3)</sup> Воздвиженскаго рязан. іерар. стр. 47 М. 1820 г.

<sup>(4)</sup> Cm. mame npmm. 17. 23. 54. 58. -

<sup>(\*)</sup> Рязан. достоп. «1095 заложенъ градъ Переяславль рязанскій у цериви св. Николая стараго», си. ниже прим. 58.

<sup>(\*)</sup> Собр. Л. I, 18 $_{\rm H}$  - 9мкон. J. II, 302. 303—306. Львов. Л. I, 368. Пересл. Л. 111.

- 2. Евфросинъ Святогорецъ, извъстенъ по сказанію о перепесеніи чудотворной иконы св. Николая изъ Корсуня въ Захарайскъ, что было въ 1224 г. (<sup>7</sup>). По лътописямъ 1237 г. рязанской епископъ сохраненъ былъ Богомъ отъ Батыя и потомъ говорится, что кн. Игоръ призвалъ епископа для обновленія города (<sup>8</sup>). Болъе, чьмъ въроятно, что это былъ Евфросинъ.
- 3. Евфимій и 4. Филиппъ (°). Князь Михаилъ Ярославичъ въ грамотъ 1303 г. говорить объ одномъ имъніи каоедры: «занеже купля первыхъ владыкъ, а уъздъ дали дъди и прадъди». Итакъ, при дъдахъ и прадъдахъ к. Михаила, т. е. въ половинъ 13 в., святительская каоедра рязанская не была праздною, на ней возсъдали рязанскіе владыки, кто бы они ни были. Кто же были дъды и прадъды кн. Михаила, благотворившіе рязанской каоедръ святительской?

Дъдъ кн. Михаила былъ благовърный кн. Романъ Ольговичь, мученикъ за святую въру. Время дъда и прадъда было время тяжкое, время самаго полиаго разгула дикой воли татарской, самаго сильнаго гнета ига татарскаго. Но Церковь рязанская украсилась тогда христіанскими подвигами своихъ князей, всего же болье высокимъ мученическимъ подвигомъ кн. Романа. Романъ Ольговичь, потомокъ св. князей Михаила

 $<sup>(^{7})</sup>$  Сказаніе о мконъ корсунской, жид. Ундольскимъ. Оно же въ костр. л. 1, 92-94.

<sup>(\*)</sup> Русск. арем. мли Костром. л. 1, 95-97. 104-106. Царст. л. стр. 130.

<sup>(\*)</sup> Въ началь Сиполика имена рязанскихъ епископовъ поставлены не по порядку времени, —потому, думаемъ, что изъ трехъ лицъ Сиподика, которынъ нельзя указать ивста посль Григорія, Ввений и Осодуль, заивненный у Іеропима Филиппомъ, предшествовали Іосиоу, а Савва былъ предшественникомъ Григорія.

черниговскаго и Константина муромскаго, былъ сынъ кн. Олега Ингваревича. Два деда его, киязья Юрій и Олегь Игоревичи, и трое дядей, Давидъ, Глебъ и Романъ Ингваревичи, умерли страдальцами за отчизну во время кровавой битвы съ Батыемъ (1237 г); изъ никъ Олегъ Красный, смертельно израненный, сказалъ въ глаза Батыю, что онъ врагъ Бога и людей, и по приказанію Батыя быль изрезань въ куски (10). Отець князя Романа также много вытеритлъ мукъ отъ Татаръ. Захваченный въ пленъ Батыемъ, онъ увлеченъ быль въ Орду и томился тамъболее десяти леть. Отпущенный въ Рязань (1252 г), кн. Олегъ Игоревичь долженъ былъ покорно смотръть, какъ татарскіе численники (1257 г.) пересчитывали землю рязанскую и муромскую, и въ 1258 г. скончался инокомъ("). Потомскъ страдальца святой отчизны, кн. Романъ воспитался скорбями въ любви къ св. Вфрф, и эту Вфру цфнилъ дороже всего. Среди скорбей времени онъ предавалъ себя и все свое Господу и усердно молился. Благочестиваго князя много утфиило то, что въ 1261 г.

<sup>(10)</sup> Собр. д. 1, 221. Костром. дът. 1, 94—96. О семъ-то Одегъ рукоп. святцы: «св. бладов. кн. Одегъ убіенъ бысть отъ Батыя за исповъданіе Христа». Одегъ Ивановичь въ грамотъ Одьгову монастырю: «коли ставили прадъды наши святую Богородицу кн. в. Ингварь (ум. 1222 г.), кн. Одегъ (ум. 1237 г.), кн. Юрій (ум. 1237 г.)» и пр. Ист. ак. І. N. 2. Страдалецъ кн. Одегъ похороненъ въ борисоглъбскомъ монастыръ.

<sup>(11)</sup> Собр. Л. V, 187. VII, 233. Ник. д. III, 30. 36. Родослов. кн. 30, 193. Щекатовъ (Словарь 4, 539. 540) то показываеть кн. Одега отца Романова убитымъ въ сраженім съ Батыемъ, то принимающимъ правленіе въ 1252 г. и умирающимъ въ иночествъ. Ошибка отъ того, что дядк и племянника приняли за одно лице. Князьшиновъ Олегъ Ингваревичь похороненъ «въ церкви св. Спаса»—спаскаго монастыря.

въ самой Ордъ поставлена была канедра христіанскаго епископа. — Святитель сарайскій быль наставникомъ и учителемъ князей, томившихся въ Орде и целыхъ тысячей русскаго народа, захваченныхъ въ плёнъ Татарами и оставщихся въ Ордъ въ видъ рабовъ. Такъ какъ по летописи Ософанъ называется спископомъ «русскому Переславлю и Сараю»; то сарайская епархія простиралась отъ Сарая на юго-западъ до южнаго Переяславля и включала развъ только нъкоторыя похоперскія мъста. Сарайскій святитель быль святителемь среди шатровъ дикаго, монгольскаго язычества. Явленіе-истинно отрадное! И это явленіе было въ соседстве съ владъніями князя рязанскаго и епархіею рязанскою (12). При всёхъ недостаткахъ своихъ, благоч. князь Романъ благотворилъ канедръ своего рязанскаго архипастыря. Это уже одно показывало, что онъ дорожилъ св. Върою. Онъ безпрекословно повиновался хану Беркою. Ту же покорность оказываль и преемнику его хану Менгу-Темиру. Это была смиренпая покорность волъ Божіей, распоряжающей переворотами земными. Онъ старался облегчать участь разоренныхъ и угнетаемыхъ. подданныхъ, особенно же старался какъ дътямъ, такъ и всемъ своимъ, словомъ и примеромъ внушать любовь къ въръ и благочестію, источникамъ лучшихъ утъщеній въ скорбяхъ времени. Опъ пламенно любилъ своихъ подданныхъ и, сколько могъ, делалъ имъ добро. Но эта-то любовь и вызвала противъ него бурю бѣдъ. Въ 1270 г. хану Менгу-Темиру допесли, что вн. Романъ рязанскій поносить великаго царя и его въру. Это была клевета злобнаго баскака котораго удержи-

<sup>(12)</sup> Ист. рус. Ц. 2. 21. 22. 96.

валъ князь отъ безчеловвчныхъ насилій при сборв дани. Но для сильнаго злодея всегда готовы помощинки: и для баскака нашлись такіе, которые подтвердили доносъ его на благов. князя. Гордый своимъ счастіемъ, ханъ объявилъ, что князь долженъ выбрать одно изъ двухъ-или въру Татаръ, или смерть мучительную. Благовърный князь отвъчаль, что христіанинъ не можетъ мѣнять своей вѣры на другую. Татары сперва старались ласками и угрозами склопить кияза къ своей злой въръ. Князь съ твердостію говориль имъ, что чистая Въра одна, -христіанская; она отвъчаетъ всвиъ лучшинъ нужданъ безсмертной души. «Жалью о вашей слепоть, прибавляль св. князь, и хотя повинуюсь власти хана, покорный воль Божіей, но никто въ мір'в не заставить меня изм'внить святой моей Вфрф, какъ волф Бога моего». Татары заскрежетали зубами и стали бить кцязя. «Я-христіянинъ», говориль князь, осыпаемый ударами. Онъ хотель еще говорить, но уста его заткнули платкомъ и бросили въ цёпяхъ въ теминцу. Въ душномъ подземельё, связанный по рукамъ и ногамъ, князь молился о благодатной помощи. Онъ предчувствоваль, что ожидаеть его жестокая смерть и, предавая себя воль Божіей, модилъ подать ему силу для совершенія подвига. Гордый ханъ произнесъ кровавый приговоръ твердому князю русскому: пусть умреть мучительною смертію. Благов. князь, выведенный на м'есто казни, хотель убъждать Татаръ въ нельпости въры ихъ. Ему отръзали языкъ. Загъмъ стали мучить его съ ужасающимъ звърствомъ: ему выръзали злаза, отсъкли персты рукъ и ногъ, обръзали уши и губы, потомъ отсъкли руки и ноги; осталось одно туловище съ искрами

жизни, -- и все продолжали звърствовать; содрали съ головы кожу и воткнули голову на копье. Новый мученикъ уподобился страданіями своими св. Іакову Персянину. Такъ духъ христіанина можетъ быть выше всего на землъ. Злоба человъческая можетъ лишить насъ добраго имени въ глазахъ людей, можетъ заковать въ оковы, можеть растерзать тело на части. Но лишая всего временнаго, не можеть изминить въ насъ, безъ нашей воли, ни одного святаго чувства, ни одной святой мысли. Душа, защитившая себя гръха страхомъ Божінмъ, не боится тълесныхъ страданій: они не вредять ей, напротивъ служать къ ея спасенію, увеличивають награду ея за върность святой воль Божіей. Мученическій подвигь св. кп. Романа совершился 19 Іюля 1270 г. (12). Память его, какъ мученика, постоянно чтима была въ Церкви. Ликъ его по преданію изображался такъ на иконахъ: князь молодыхъ льтъ, съ волосами русыми, курчавыми, падающими съ ушей тонкою волною, въ собольей шубъ на плечахъ, на распашку, въ бархатной поддевке, правая рука простерта на молитву, а левая держить городъ и церковь. Въ 1812 г. въ день памяти св. Романа одержана была при Клястицахъ первая побъда надъ Французами. Въ память сего положено написать образъ св. кн. Романа на стъпъ храма Спасителева въ Москвъ.

(Будеть продолжение).



<sup>(13)</sup> Собр. л. IV, 42. V. 197. VII, 243. Никон. л. III, 53. 54. Степ. кн. 1, 384. Ркп. житіе. Муравьевъ пишетъ: «Татары приняли тогда магометанство». (Іюль 186) Это—неправда,—и тёмъ болье странная, что у самого же историка князь говоритъ: «не подобаетъ слъдовать—идолослуженю гнусной вашей въры». См. Ист. рус. Цер. 2,17.

# РАЗБОРЪ

сочиненія г. вердье (verdier): origines catholiques de l'eglise russe jusqu'au XII siècle (католическое пачало русской церкви до XII-го въка).

Etudes de Théologie d'histoire... par Gagarin t. 11 p. 133-304.

(Okonyanie).

### VI.

Перковь греческая не была еще схизматическою ни во времена Владиміра, ни посль до 1054 года.— (Верд. стр. 210—218).

Мы уже встрвчались у г. Вердье съ вопросомъ объ единеніи Церквей — восточной и западной, когда разбирали его мивніе о латинствв нашей великой княгини св. Ольги. Тамъ мы видвли, какъ безполезны и излишни были напряженныя усилія автора доказать намъ мнимое подчиненіе греческой Церкви римскому папв; потому что для времени св. Ольги вопросъ объ единеніи Церквей имветъ самую незначительную важность въ нашей церковной исторіи. Христіанство тогда у пасъ было не сильно; зараждавшаяся тогда Церковь русская не имвла непрерывныхъ сношеній съ

Греціею: тогда не могла отражаться у насъ и борьба Константинополя съ Римомъ и развѣ въ одномъ только случав она отразилась заметно, именно-въ томъ, что русскіе язычники, какъ бы по указанію Божію, охраняя будущую жатву греческой Церкви отъ латинства, съ яростію изгнали латинскаго епископа Адаль. берта. Но для настоящаго времени-для времени св. Владиміра, вопросъ объ единеніи Церквей-восточной и западной имбеть несравненно большее значение, и -они таке сказать-такое, какого не имѣлъ никогда! Теперь принялъ восточное Христіанство цълый народъ Русскій. Теперь основалась въ Россіи Церковь, которая съ первыхъ дней своего существованія стала въ зависимость отъ Церкви греческой и получала отъ нея всѣ жизненныя свои силы-ученіе, богослуженіе, всею быстротою и полнотою пастырей. Теперь со отражалось въ Церкви русской все, что происходило въ Церкви греческой важнаго, существеннаго, а слъдовательно и ея отношенія къ Церкви римской. Съ другой стороны, со временъ Владиміра государство русское вступило въ близкія отношенія съ сосъдними латинскими государствами. Самъ папа обратилъ вниманіе на Россію и посылаль носольства къ русскимъ Невозможно было теперь русскимъ не высказать своего мивнія о Латинянахъ и не опредванть своихъ отношеній къ нимъ въ делахъ веры; а все это опять больше всего должно было зависьть отъ тёхъ отношеній, какія были между Константивонолемъ и Римомъ.

Естественно бы ожидать, что г. Вердье понимаеть всю силу этихъ обстоятельствъ и что поэтому онъ обратить самое тщательное вниманіе на вопросъ

объ единенім Церквей во времена Владиміра и представить намъ исопровержимыя данныя этого единенія. Но къ изумлению нашему, мы видимъ, что онъ въ настоящей стать вовсе не придаеть такого значенія этому вопросу и считаеть ръшение его только не излишнимь (il n'en importe pas... de montrer... стр. 210). Мало того, онъ даже совершенно упускаеть изъ виду важиващую часть этого вопроса, именно, - какое понятіе о Церкви латинской передано было въ Россію при крещенія ея и какъ Церковь русская выразила это понятіе при Владимір'в и послів до 1054 года. Г. Вердье кажется предполагаеть, что въ памятникахъ нашей исторіи церковной того времени ність никаких данных в для ръшенія этого вопроса; поэтому онъ переносить, такъ сказать, его совершенно на почву греческую и, нашедин тамъ, новидимому, все для него нужное, такъ заключаеть свою статью: «слыдовательно и Русскіе были вогрождены въ Іисуса Христа въ общении съ латинскою Церковію и, принявъ крещеніе изъ рукъ миссіонеровь греческихь, едилались въ одно и тоже время и христіанами и католиками (т. е. Латинянами)» (1). Но мы не можемъ такъ обходить важивищую часть этого вопроса. Мы находимь въ нашей церковной исторіи яснъйшія указанія на то, что при крещеніи Россіи и потомъ до 1054 года греческая Церковь научала нашу Церковь, какъ смотреть на пану и Лативанъ и что наша Церковь върно послъдовала этому наставленію. Оставлять эти указанія мы не имбемъ никакого права. Скажемъ даже болбе, -- въ. настоящемъ случав мы имвемъ полное право ими одними и ограничиться въ отвъть на всю эту статью г.

<sup>(1)</sup> стр. 217—218.

Вердье. По чтобы не показалось, что мы оставляемъ его безъ прямаго отвъта, оцънимъ сперва хотя въ краткихъ словахъ его доказательства единенія греческой Церкви и римской отъ Владиміра до 1054 года.

Доказательства свои единства Церквей въ разсматриваемое время авторъ нашъ начинаетъ тъмъ, что новторнетъ насмъшку надъ греческою Церковію одного изъ своихъ предшественниковъ,—что будто бы греческая Церковь признавала надъ собою власть папы даже въ то время, когда на папскомъ престоль были самые недостойные папы (') (въ Х. въкъ). Такъ гласно авторъ высказываетъ нелюбовь и неуваженіе Латинянъ даже къ той греческой Церкви, которая, по ихъ мнънію, составляла одно съ римскою Церковію,—но еще гласніве высказываеть онъ этимъ то, что греческой Церкви вовсе не слідовало подчиняться папамъ, что она мміла полное право не върнть въ ихъ непогръщимость.

Этимъ правомъ, самымъ справедливымъ и обязательнымъ, не воспользовались, по мифнію автора, патріархи константинопольскіе ни послѣдней половины десятаго, ни первой половины одиннадцатаго столѣтія до самаго Михаила Керулларія. И какіе патріархи не воспользовались? Люди знаменитѣйшіе, люди высокой учености и святости, каковы по общему признанію всѣ патріархи того времени! Можетъ ли этому повѣрить даже самый легковѣрный и малознающій человѣкъ? Мы никакъ не думаемъ этого, но г. Вердье, должно быть, предполагаеть, что такіе люди повѣрить ему, и для нихъ-то собственно онъ, кажется, и заготовиль всѣ воп доказательства. Воть эти доказательства.

<sup>(&#</sup>x27;) crp. 210.

«Луитпрандь епископь кремонскій, бывшій вы Константинополь посломь оть императора Оттона великаго, бегь укора совъсти участвоваль въ Богослужении (ne se fit pas scrupule de communiquer...) (') выпость сь патріархомь Полівентомь». Не знавив, что тогда говорила совъсть Луитпранду, но знаемъ, что подобныя доказательства могуть вводить въ большія заблужденія. — Папскій посоль къ Монголамъ Плано-Карпини, желая заслужить расположение варваровъ, совершалъ языческіе обряды во время аудіенціи у великаго хана; но кто скажеть, что Плано-Карпини в вриль въ истину монгольскаго язычества (\*)? Исторія ордена, которому принадлежить г. Вердье, представляеть безчисленное множество такихъ примъровъ. этихъ примеровъ, которые составляютъ въ латинской Церкви не исключительное достояние Іезунтовъ, можно ли в врить, что Луитпрандъ потому участвоваль въ Богослуженій съ патріархомъ Поліевктомъ, что видівлъ покорность пацъ его и всего Константинополя, а не по чему-нибудь другому? Но вотъ, г. Вердье приводитъ намъ суждение о греческой Церкви самаго Луитпранда, которое по-видимому совершенно уничтожаетъ шу недовърчивость къ добросовъстности Луитпранда. Константинопольская Перковь, говорить Луитпрандъ, справедливо подчинена нашей святой Церкви. Мы знаемь, мы видимь даже, что епископь константинопольскій надпьваеть на себя омофорь (полліумь) сь рагрышенія папы (\*). Но какъ дъйствительно смотрели тогда въ

<sup>(1)</sup> стр. 210.

<sup>(3)</sup> Путешеств. Плано-Карпини къ Монголамъ (стр. 217-218).

<sup>(5)</sup> CTp. 211.

Константинополь на эту мнимую законность подчиненія пап'в и на это мнимое дозволеніе папы носить омофоръ константинопольскому патріарку, это видно изъ того, что въ то самое время, какъ Лунтпрандъ писаль это суждение, въ Константинополів папа Іоаннъ XIII названъ быль въ присутствіи папскихъ пословъ жалкимъ варваромъ, продавцемъ, симонистомъ, --и патріархъ Поліевкть запретиль совершать латинское Богослуженіе въ греческихъ областяхъ (1). Каковы бы ни были причины, вызвавшія въ Константинополі такія дійствія противъ паны; но несомнівню то, что тогда въ Константинополь по достоинству оцвинвали недостойныхъ папъ и не подчинялись имъ. Такимъ образомъ, высказанная г. Вердье насмъшка греческою Церковію, будто она подчинялась санымъ недостойнымъ папамъ вовсе не касается, какъ видимъ, знаменитаго патріарха Поліевкта — крестителя **па**цей св. Ольги. Посмотримъ, падаетъ ли она на следующихъ патріарховъ.

«Тоже самое согласіе, продолжаеть Г. Вердье, царствовало и при трехь слюдующих патріархахь Антонію второмь, Николаю Хрисоверію и Сергію. (1) Почему же такъ думаеть г. Вердье? «Потому, говорить онь, что тогда очень часто иноки восточные путешествовали на Западь и западные на Востокь!?» При этихъ словахъ мы можемъ только удивляться наивности г. Вердье. Путешествують на Востокъ, какъ слышно, очень часто и теперь иноки ордена, къ которому принадлежить нашъ авторъ; существують также, какъ извёстно, наши ду-

<sup>(</sup>¹) Abrégé de l'Histoire ecclesiastique, A. Cologne. MDCCLII; r. 4 crp. 71-72.

<sup>(1)</sup> ctp. 211-213.

ховныя миссіи во всёхъ латинских страмахъ: но неужели кто на этомъ основаніи станетъ говорить г. Вердье, что въ настоящее время царствуеть согласіе между восточною и западною Церковію? Какими легковърными представляетъ г. Вердье своихъ читателей!

Но будемъ безпристрастны. Есть въ доказательствахъ г. Вердье нѣкоторая доля и для нелегковърныхъ его читателей. Слѣдующія за тѣмъ его соображенія имѣютъ неоспоримый характеръ серьёзныхъ изслѣдованій. Только они поражають насъодною странностію. Провозгласивъ въ началѣ статьи смѣло и рѣшательно единеніе церквей въ Х и ХІ вѣкахъ, какъ будтобы въ этомъ не было никакого сомнѣнія, г. Вердье теперь измѣняетъ тонъ рѣчи и собираетъ всѣ свои силы къ тому лишь, чтобы защитить свои доказательства отъ противниковъ, въ числѣ которыхъ онъ находитъ даже своихъ собратовъ. Вотъ факты, съ которыми онъ принужденъ теперь бороться!

По признанію людей, имѣющихъ полную возможность узнать дѣло, раздѣленіе Церквей начало обнаруживаться со временъ патріарха Николая Хрисоверга, при которомъ крещена Россія ('). Это утверждалъ въ присутствіи флорентинскаго Собора знаменитый Маркъ ефесскій, и никто не возражалъ ему. Это же высказалъ и Бароній, въ рукахъ котораго были всѣ сокровища ватиканской библіотеки и который имѣлъ тѣ же побужденія доказывать противное, какія имѣетъ и г. Вердье. Оба они (Маркъ ефесскій и Бароній) утверждали свое мнѣніе на томъ фактѣ, что со временъ Николая Хрисоверга, греческая Церковь изрекала анаеему на все

<sup>(1,</sup> У автора стр. 213-218.

написанное противъ фотія и Игнатія, считая ихъ равно православными патріархами. И въ одномъ собраніи церковныхъ законовъ (Номокамонъ) мы дъйствительно находимъ указаніе на это осужденіе. Тамъ пом'єщено возглашение въчной памяти Игнатію, Фотію... патріархамъ православнымъ, изреченное на Соборъ 996 года. тоже мивніе о времени раздівленія Церквей высказывають и другіе писатели, только отсрочиваютъ его нъсколькими годами, именно относять его временамъ втораго преемника Николая верга (умеръ 996 г.)—Сергія патріарха (999—1019). Основываются они на томъ ясномъ и ръпительномъ фактъ, что патріархъ Сергій исключиль имя папы изъ церковныхъ диптиховъ. Наконецъ преемникъ Сергія Евстафій требуеть у папы, чтобы тотъ призналь за нимъ титулъ вселенскаго патріарха, — что явно противор вчитъ ученію о главенств папы, -и не смотря на отказъ его, въ которомъ ясно видно запрещение константинопольскому патріарху употреблять этотъ титулъ, его употребляеть какъ самъ Евстафій, такъ и преемникъ его Алексій, предшественникъ Михаила Керулларія.

Какъ же опровергаетъ все это г. Вердье? Очень замъчательно. Онъ полагаетъ, что Маркъ ефесскій говориль неправду. На какомъ же основаніи онъ такъ полагаеть? На томъ основаніи, что анавема на все написанное противъ Фотіл и Игнатія, на которую ссылается Маркъ ефесскій, составлена не при Николаь Хрисовергь, а при самомъ Фотіль. Но дъло не въ томъ, кто и когда составиль эту анавему, а въ томъ, что ее признавали законною и произносили патріархъ Хрисовергъ и его преемникъ, а объ этомъ Маркъ ефесскій могъ знать гораздо лучше, нежели г. Вердье. Эта мнимая о-

шибка Марка ефесскаго ввела въ заблужденіе, по мньнію нашего автора, и Баронія. Но Бароній осноне на однихъ словахъ Марка ефесскаго, а безъ сомнвнія больше всего на томъ, что на флорентинскомъ Соборъ не возражали Марку ефесскому и на томъ, что на Соборъ константинопольскомъ 996 г. Фотій признанъ православнымъ. Г. Вердье отвергаеть дъйствительность этого Собора на томъ основаніи, что противъ него, или частиве противъ возглашенія на немь въчной памяти православному Фотію будто бы вооружается вся исторія Х выка!? Г. Вердье очень могло такъ показаться, потому что онъ знаетъ эту исторію только по сочиненію Штиллинга, котораго здёсь буквально списываетъ, хотя и не упоминаетъ имени своего руководителя, и который также, какъ и г. Вердье, доказываль латинство русской Церкви и для этого также какъ и нашъ авторъ искажалъ исторію ('). Но греческій писатель XI стольтія Кедринъ, знавшій исторію греческой Церкви Х въка, конечно, лучше и Штиллинга и г. Вердье и слышавшій это возглашеніе въ свое время, признаетъ его подлиннымъ. Возглашение это далъе внесъ въ собраніе греческихъ законовъ Леунклавій, (1), котораго г. Вердье знаетъ только по Штиллингу (3). Наконецъ возглашение это вошло и въ нашу Кормчую книгу (1). Какимъ же образомъ, спрашиваемъ, этого противоръчія въ греческой исторіи не замъчали ни въ XI въкъ, ни послъ до временъ уніи ли-

<sup>(&#</sup>x27;) De conversione et fide Russorum помъщено во II томь Act. SS.

<sup>(3)</sup> Jus Graeco-Romanum T. 1 crp. 197-203.

<sup>(3)</sup> Г. Вердье, ссылаясь на Леунклавія, цитуетъ не его собственное сочиненіе, а собраніе сочиненій Болландистовъ, т. е. Acta SS.

<sup>(4)</sup> T. il ra. 51.

товской, а только съ этого времени стали замечать одни Латиняне, да и то не всв, потому что Бароній признаетъ подлиннымъ какъ возглашение Фотию въчной памяти, такъ и вообще деянія Собора 996 года. Далье г. Вердье, опустивъ патріарха Сисинія, который не только признавалъ Фотія православнымъ патріаркомъ, но даже разослалъ вновь его окружное посланіе въ обличение Латинянъ ('), переходить къ патріарху Сергію. Изв'єстно, что этоть патріархь, прервавшій явно, подобно Фотію, сношенія съ латинскою Церковію, возбудиль этимъ, какъ и Фотій, ожесточенную ненависть къ себъ Латинянъ своего времени и послъдующаго. Но г. Вердье не разделяеть повидимому этой ненависти; мало того, онъ старается даже включить Сергія, въчисло патріарховь, подчинявшихся (будто-бы) папь!-Не отвергая того, что этотъ патріархъ исключилъ имя пацы изъ церковныхъ диптиховъ, г. Вердье старается однако доказать, что до этого времени Серий быль вь единении сь Римомь. Для этого онъ приводить свидътельство Петра антіохійскаго, изъ котораго видно, что въ началѣ XI стольтія (въ первые годы патріаршества Сергія) имя папы находилось въ диптихахъ, -- что по нашему мнѣнію не нуждается ни въ какихъ свидетельствахъ, потому что если патріархъ Сергій исключиль имя папы изъ диптиховъ, то само собою разумъется, что около того времени оно находилось въ диптихахъ, - и сметию доказывать это. Но отсюда еще не следуеть, что до этого времени натріархъ Сергій подчинялся папъ; напротивъ намъ из-

<sup>(&#</sup>x27;) Объ этомъ мы уже упоминали, разбирая статью г. Вердье о патріархів Фотів.

въстно, что онъ прежде чъмъ исключилъ имя папы изъ диптиховъ, обличалъ римскую Церковь въ нововведеніякъ и только послів того, какъ обличеніе оказалось недействительнымъ, сделалъ такой явный разрывъ (1). Г. Вердье умолчалъ о поводъ, по которому Сергій патріархъ исключиль имя папы изъ диптиховъ, но мы видимъ, что такое молчаніе непозволительно въ настоящемъ случав и можетъ быть только вызвано или крайнимъ незнаніемъ діла или побужденіями скрыть его. Идемъ далве: нашъ авторъ такъ занятъ мыслію оправдать въ мнимой схизм' патріарха Сергія въ первую половину его патріаршества, что даже отвергаеть одинъ историческій памятникъ, который повидимому благопріятствуеть мысли автора и который найдень самими Латинянами. Именно одна надпись въ ватиканской базиликъ говоритъ о какомъ-то примиреніи Церквей при пап'в Іоаннъ. Латинскіе ученые говорять, что это было при папъ Іоаннъ XVIII въ началъ XI столътія, — въ первые годы патріаршества Сергія. Г. Вердье не допускаеть такого объясненія этой надписи, хотя въ ней говорится о примиреніи Церквей, почему же? Потому что это значило-бы, что патріархъ Сергій и въ началъ своего патріаршества былъ въ какомъ-то раздоръ съ папою. Мы ръшительно не понимаемъ, почему г. Вердье такъ защищаетъ достойнъйшаго родственника нелюбимаго имъ патріарха Фотія (1), н какая польза автору доказывать единеніе съ римскою

<sup>(</sup>¹) Истор. русск. Церкви Преос. Макарія т. 1. стр. 179 слич. примѣч. 386.

<sup>(°)</sup> Извъстно, что патріаркъ Сергій быль родственникъ патріарка Фотія.

Церковію патріарха Сергія въ первую половину его патріаршества, когда въ послѣднюю половину этотъ патріархъ прервалъ это единеніе, по признанію самаго автора, и этимъ слѣдовательно уничтожилъ всякое значеніе прежнихъ своихъ отношеній къ папѣ, хотя бы они были самыми мирными и дружелюбными. Не все ли это равно, какъ если бы г. Вердье сталъ доказывать, что патріархъ Фотій до своего разрыва съ римскою Церковію, напримѣръ въ дѣтствѣ, въ юношествѣ и до поставленія въ патріарха былъ въ единеніи съ папою?

Послъ патріарха Сергія до Михаила Керулларія было два патріарха-Евстафій и Алексій. Мы говорили, что первый изъ нихъ требоваль у папы, чтобы тотъ призналъ за нимъ имя вселенскаго патріарха и, не смотря на отказъ, употреблялъ это имя, употреблялъ его также не смотря на этотъ отказъ и преемникъ Евстафія Алексій. Г. Вердье какъ будто не понимаетъ, что требовать у папы признанія за константинопольскимъ патріархомъ титула-вселенскій значить тоже, что требовать, чтобы папа отказался отъ своихъ притязаній на вселенское господство или главенство въ Церкви. Умолчавъ о томъ, каково было это требование и по какому случаю было высказано, авторъ нашъ такъ выражается объ этомъ: преемникь Серия Евстафій просиль у Рима привиллегіи для своей Церкви!! Удивительное искусство скрывать неблагопріятную сторону событія! Точно также авторъ совершенно оставляеть въ сторонъ и то, что оба патріарха, Евстафій и Алексій, употребляли титуль-вселенскій патріархь, не смотря на недавнее запрещение папы, иначе говоря-г. Вердье не обращаеть и здёсь никакого вниманія на непокор-

ность папъ этихъ патріарховъ. Въ его глазахъ это какъ будто не важно, а важно то, что Евстафій н Алексій явно не разрывали союза съ папою, подобно Михаилу Керулларію. Какъ же мало понимаеть авторъ дъйствія константинопольскихъ патріарховъ отъ Фотія до Михаила Керулларія! Не разрывали они явно наружнаго единенія съ римскою Церковію и не высказывали такъ ръшительно обличеній противъ папы; нотому что не всемъ представлялась такая настоятельная необходимость къ этому, какъ патріарху Фотію, и потомъ Михаилу Керулларію, и потому что не всѣ рѣшались принять на себя эту тяжелую обязанность, покрывая христіанскою любовію недостатки римской Церкви, пока это сколько-нибудь было возможно и пока еще оставалась надежда сохранить миръ церковный, а надежда эта не исчезала до тъхъ поръ, пока въ Константинополъ смотръли на притязанія папъ, какъ на дъло ихъ личнаго честолюбія и на другія нововведенія, какъ на злоупотребленія, и пока не убъдились, что все это перешло въ самое учение римской Церкви. То было дъйствительно переходное время, но переходное не отъ подчиненія папъ къ схизмъ, а отъ единенія Церквей къ ихъ разділенію. Иміл въ виду это различіе, мы можемъ сказать, что отъ Фотія до Михаила Керулларія всё патріархи сохраняли, защищали единение съ римскою Церковію. Но вибсть съ твиъ всв они точно также, какъ Фотій и Михаилъ Керулларій, не в'врили въ главенство папы и потому, коль скоро папа объявляль имъ это притязаніе, коль скоро они убъждались, что это притязание и другие нововведенія латинскія проистекають не изъ личнаго честолюбія папъ и злоупотребленій частныхъ лицъ, а

ноъ ученія ихъ Цериви, то обличали папъ и разрывали соють съ Церковію латинскою. Авторъ нашъ не показываеть въ этой статьй, что понимаеть этоть простой и естественый смысль исторін Церквей до Миханла Керулларія. Мы не видинъ, чтобы онъ здісь различаль, какъ двѣ различныя вещи, единеніе греческой Церкви съ римскою и подчинение греческой Церкви римскому папъ. Но явно, что онъ какъ бы невольно усвоилъ себь это разграничение и потому въ этой статью разсуждаеть только объединени Церквей, но не говорить ни слова о подчинени папъ константинопольскихъ патріарховъ, между тімъ какъ, разсуждая о временахъ св. Ольги, онъ вездв доказываль, что тоть или другой патріархъ подчипялся папъ. Велика уступка со стороны автора! Вообще объ этихъ изследованіяхъ г. Вердье мы должны сделать следующее замечание. Авторъ нашъ съ необычайною быстротою и подвижностію, столь свойственными западнымъ писателямъ, перелистываетъ исторію Церквей, - заб'ягаеть впередъ на столітіе, на два отъ разсматриваемаго времени, бросается назадъ ко временамъ Фотія п, отовсюду вырывая отрывочные, нерышительные или даже искаженные факты, сбиваеть ихъ произвольно въ одну массу доказательствъ единепія Церквей, прикрывая свое самоуправство въ исторія всевозможными наведеніями в умозаключеніями. Но опъ не дъласть одного очень простаго дъла, котораго въ праві ожидать отъ него каждый здравомыслящій читатель. Именно: какъ скоро самъ онъ высказаль, что есть факты, доказывающіе, что тоть или другой патріархъ начиналь разрывать единеніе съ Римомъ, или даже явно разрываль; то ену после этого следовало безь эсякихъ хитросплетеній отыскать въ жизни каждаторые бы уничтожали собою факты противные, приводимые другими писателями. Тогда дёло было бы и коротко и ясно. Но его-то и не дёлаеть Г. Вердье, довольствуясь одними соображеніями и умозаключеніями. Оть того-то и выходить у г. Вердье, что такой-то патріархі и быль въ единеніи съ Римомъ и не быльбыль напримірть въ первую половину своего патріаршества не быль во вторую; быль одинь годь, не быль другой; иначе говоря, сегодня было единеніе Церквей, завтра не было,—утромъ миръ, вечеромъ вражда! Стоило же пропов'ёдывать и доказывать такое единеніе Церквей!

Воть наково было единеніе Церквей въ то время, когда пёлый народъ Русскій приняль крещеніе отъ Греціи и когда въ Россіи основалась многочисленная пом'єстная Церковь! Но д'єйствительно ли въ Россію передано было изъ Греціи ясное-понятіе о неправославіи латинской Церкви и д'єйствительно ли Россія усвоила и высказала это понятіе? Д'єйствительно такъ! Въ подтвержденіе этого мы им'ємъ немного фактовъ, по за то изумительно ясныхъ и р'єшительныхъ.

Когда нашъ великій князь Владиміръ принималъ крещеніе въ Корсунт, то греческое духовенство очень ясно понимало, какой опасности подвергается Россія отъ состанию Латинства. Опасность эта еще яснте представилась, ногда въ самый Корсунь прибыло къ Владиміру посольство отъ папы (¹). По этому греческій іерархъ, крестившій Владиміра, счелъ необходимымъ предостеречь его отъ этой опасности и включилъ въ

<sup>(1)</sup> Ников. автоп. т. 1. стр. 92.

исповѣданіе вѣры, которое читалъ Владиміръ при крещенін, заповѣдь беречься отъ латинской вѣры, ибо она мало развращенна (¹).

Вскоръ представился новый случай предостерегать Россію отъ латинства. Въ 991 году папа снова прислалъ пословъ къ Владиміру. Добродушный, гостепріимный князь принялъ ихъ съ честью и въроятно по ихъ настоятельной просьбъ согласился отправить къ папъ своего посла. Объ этомъ немедленно дали изъ Россіи знать въ Константинополь, -и патріархъ Николай Хрисовергъ поспъшилъ отправить къ Владиміру грамоту, въ которой внушаетъ ему не имъть сношеній съ Латинами, потому что въра ихъ не добра, и затъмъ перечисляетъ отступленія ихъ-ученіе -объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына, ученіе о безгръшности папы и другія (3). Неужели эти факты мало говорять противъ г. Вердье? Но вотъ еще одно событіе, еще болбе замвчательное? Ввроятно, эта попытка папъ привлечь на свою сторону Россію побудила втораго нашего митрополита Леонтія обличить заблужденія Латинянъ и ослабить въ нихъ самихъ желаніе сближаться съ Русскими. Онъ написалъ посланіе къ нимъ, въ которомъ опровергаетъ учение ихъ Церкви объ опръснокахъ и другія заблужденія (3). Іерархъ этотъ управляль русскою Церковію шестнадцать літь, и, конечно, могъ въ это время распространить въ народъ свои убъжденія, касательно латинской Церкви. Не потому ли и всв последующія сношенія Латинянъ

<sup>(1)</sup> Полн. собраніе русск. лівтоп. т. 1. стр. 52.

<sup>(2)</sup> Ник. летоп. т. 1. стр. 104.

<sup>(3)</sup> Критическія изслед. этого памятника см. Истор. русск. Церкви еп. Макарія т. 1. стр. 102—112.

съ Владиміромъ не имъли никакого успъха, потому что летописецъ только голословно упоминаетъ объ нихъ, между тъмъ какъ онъ со всею подробностію расказываетъ о распространении Христіанства въ Россіи (1). Въ самомъ дълъ-замъчательное явленіе: Владиміръ всею душею преданъ былъ великому делу распространенія Христіанства и готовъ быль со всею любовію принять и поддерживать всякаго проповъдника христіанскаго. Венгрія и Польша были подл'в съ цівлымъ сонмомъ такихъ проповъдниковъ, а между тъмъ мы вовсе не видимъ ихъ на землъ русской; распространяютъ здъсь везді Христіанство, основызають епархіи одни греческіе и болгарскіе пропов'ядники. Въ Кіев в живетъ не мало Латинянъ; но они занимаютъ особую часть города и извъстны подъ особымъ именемъ людей варяжской или лятской вёры, -и, какъ вскор увидимъ, иноки кіево-печерскіе выходять къ намъ пропов'ьдывать истинную-греческую въру! Далъе, Ярославъ силами старается утвердить въ Россіи Христіанство и познакомить народъ съ истинами христіанскими научнымъ образомъ. Для этого онъ избираетъ народныхъ учителей, собираетъ около себя ученыхъ людей, составляеть библіотеку,—и ни одного не видимъ мы въ Россіи того времени латинскаго учителя, ни одной латинской книги! Какимъ же это образомъ, спрашиваемъ у г. Вердье, Русскіе, принявъ крещеніе и сдълавшись христіанами, сдълались въ тоже время Латинянами? Что латинскаго находить онъ въ нихъ? Ничего на это не отвъчаетъ намъ здъсь г. Вердье; но вотъ следующія его статьи посвящены решенію это-

<sup>(</sup>¹) Ник. лътоп. т. I стр. 111; Степен. квига I. стр. 170.

го вопроса; посмотримъ, такъ ли было дъйствительно!

## VII.

Русскіе дають убъжище легатамь (папскимь), отлучившимь Керулларія. Они свергли иго греческихь патріарховь вь то самов время, какь ть начали отдъляться оть римской Церкви. Князья русскіе соединяются сь святою столицею новыми узами.—(Верд. стр. 218—223).

Говоря объ единеніи Церквей во времена Владиміра, авторъ нашъ, какъ мы видимъ, не представилъ намъ ни одного событія въ пользу своей мысли, изъ нашей отечественной исторіи. Но за то теперь онъ съ излишествомъ вознаграждаетъ этотъ недостатокъ, и какъ вознаграждаетъ!! Онъ открываетъ намъ такія событія, которыхъ не знаетъ ни одинъ нашъ лѣтописецъ и почти ни одинъ нашъ историкъ. Посмотримъ однако, на сколько достовѣрны открытія г. Вердье или, лучше сказать, Штиллинга, котораго и здѣсь копируетъ нашъ авторъ.

Послы папы Льва IX, осмѣлившіеся положить въ софійскомъ храмѣ отлученіе на Михаила Керулларія, принуждены были спасаться бѣгствомъ отъ ярости народа. Императоръ Константинъ, благопріятствуя посламъ и думая, что патріархъ исказилъ это отлученіе для возбужденія большаго смятенія въ народѣ, послаль за убѣжавшими послами гонца и требовалъ у нихъ этого отлученія: оно прислано ему ивъ города Руссовъ (de civitate Russorum) (1). Вотъ на этомъ-то

<sup>(1)</sup> У автора стр. 218-219.

основаніи г. Вердье, вследъ за Штиллингомъ, и утверждаеть, что послы тогда находились вт Ківвь. откуда видно, что городъ Руссовъ былъ именно Кіевъ? Не произвольное ли это предположеніе? Послы побъжали изъ Константинополя въ концъ Сентября 1054 года, и императоръ Константинъ въ самое короткое время получиль отъ нихъ подлинное отлучение. Могло ли бы это быть, если бы легаты убъжали въ Кіевъ? И какъ императоръ Константинъ могъ предлагать такое убъжище папскимъ посламъ, когда онъ зналъ, что недавно передъ темъ Русскіе испросили своему митрополиту-Иларіону благословеніе у Михаила Керулларія, и сл'ёдовательно были съ нимъ въ единеніи ('). Невозможно далье допустить, чтобы напуганные легаты, трепетавшіе за жизнь свою, рівшились избрать такое опасное убъжище! Нътъ, не въ Кіевъ они ушли, а въ Болгарію, гдв власть императора могла доставить имъ безопасное убъжище и гдъ Переяславецъ и другіе города были населены Русскими и по справедливости могли называться русскими городами. Авторъ какъ-бы самъ изумляется этому странному гостепріимству Русскихъ и прибъгаетъ къ объясненію его, — но объясненію еще болье странному и неправдоподобному. Русские, говорить онъ, потому доставили убъжнще папскимь посламь, что еще прежде сверили иго патріарха константинопольскаго, т. е. набрали себъ сами митрополита изъ Русскихъ — Иларіона (°). Но Русскіе избрали Иларіона въ 1051 году, когда Михаилъ Керулларій еще не начиналъ борьбы съ па-

<sup>(1)</sup> Доказательство этого см. Истор. русск. Церкви еп. Макарія т. 2 стр. 6 и примъч. 10 и 11.

<sup>(2)</sup> У автор. стр. 219-220.

пою, следовательно избрали по другому побужденію а не потому, что Керулларій прерваль, единеніе съ Римомъ. И дъйствительно, мы видимъ, что причины такого поступка Русскихъ были совершенно другаго рода. Ярославъ задолго передъ темъ имелъ желаніе составить іерархію народную-русскую и обнаружиль это желаніе еще въ 1036 году избраніемъ въ новгородскіе епископы Луки Жидяты. Недавняя война съ Греками, оставшаяся надолго въ памяти народной, по случаю ослъпленія восьми сотъ Русскихъ, возвратившихся на родину и то, что по смерти митрополита Өеопемпта изъ Грепін долго не присылали новаго митрополита, --- эти-то причины и побудили Ярослава избрать митрополита изъ Русскихъ (1).- Но что это избраніе отнюдь не вызвано было какимъ-нибудь расположеніемъ къ Керулларію, доказательствомъ служитъ то, что новоизбранный митрополитъ испросилъ себъ, какъ мы уже сказали, благословение у Михаила Керулларія и что послѣ Иларіона къ намъ по прежнему стали прівзжать митрополиты Греки. Но вотъ еще одно замъчательное событіе указываеть намъ авторъ изъ временъ Ярослава. Въ 1021 г. Ярославъ будтобы просиль у папы Венедикта VIII епископа, и тоть прислаль ему Болгарина Алексія. Этоть епископь Алексій будтобы былъ основателемъ кіевской епископіи, первый совершалъ Богослужение въ софійской церкви, слідовательно въ 1036 году, и потомъ вследствіе неудовольствій отъ клира удалился изъ Россіи (2). Туть ужъ

<sup>(&#</sup>x27;) Соображенія эти см. въ Истор. русск. Церкви еп. Макар. т. 1 стр. 4—6.

<sup>(1)</sup> У автор. стр. 222.

мы ничего не понимаемъ. Былъ тогда у насъ митрополить Өеопемпть, который освящаль софійскую церковь и съ того времени сталъ жить не въ Переяславлъ, а въ самомъ Кіевъ въ новопостроенномъ митрополичьемъ домъ. Никакого епископа Алексія мы не знаемъ между тогдашничи епископами. Въ это время нъсколько разъ собирались всв тогдашние епископы, наприм. для перенесенія мощей св. Бориса и Гліба, и літописець всъхъ ихъ перечисляетъ. Неужели онъ пропустилъ бы епископа кіевскаго? Не знаемъ, откуда Фризій взялъ эту басню, которую цитуетъ г. Вердье; но можно думать, что онъ см вшалъ Алексія съ Анастасомъ, который былъ первымъ священникомъ, но не въ софійской, а въ десятинной церкви, и потомъ ушелъ къ Полякамъ съ Болеславомъ польскимъ. Это новое лице въ нашей исторіи-епископъ Алексій напоминаетъ намъ басни латинскихъ писателей о Бруно Вонифатів, но тамъ, по крайней мірь, было хоть что-нибудь правдоподобное, а здъсь совершенная выдумка, которой никакъ не можеть допустить человыкь, сколько нибудь знакомый съ нашею исторію.

### VIII.

Доказательство (единенія Русскихъ съ Латинянами) изъ многочисленныхъ брачныхъ союзовъ, которые соединяли царственныя семейства русскаго и латинскихъ народовъ прежде и послъ 1054 г. Исторія Анны королевы французской (стр. 223—241).

Предъ нами теперь цълая таблица брачныхъ союзовъ русскаго княжескаго рода съ иностранными цар-

ственными домами и затъмъ во всей подробности исторія дочери Ярослава Анны, королевы французской. Любознательный авторъ не щадиль своихъ силь на тщательныя, подробивитія изслідованія; но не избівжаль обыкновенной участи писателя, увлекающагося до крайности своимъ предположениемъ. Онъ наговорилъ много лишняго и даже такого, что явно ослабляеть силу его мыслей. Именно: желая показать, какъ многочисленны были брачные союзы русскихъ князей съ иностраняыми государями, онъ перечисляеть намъ въ своей таблице даже те случан, когда русскіе князья вступали въ родство съ Половцами (1). Но неужели и это доказываеть, что Русскіе были въ единеніи съ Латинянами? Мы не случайно обратили внимание на это излишнее прибавление автора. Оно очень важно, особенно если припомиить, что спустя немного времени послъ Ярослава русскіе князья роднились не только съ Половдами, но и съ литовдами язычниками. Важно все это потому, что бросаеть яркій світь на вев случан родства русскихъ князей съ иновърцами. Всв эти случаи вивств взятые неоспоримо доназывають одно, что русскіе князья, при заключеніи брачныхъ союзовъ, были неразборчивы или, лучше сказать, они заключали ихъ по политическимъ видамъ, а не по вравиламъ Въры. Мы даже не зпаемъ, предпочитали ли они въ этомъ случав брани съ Латипянами бракамъ съ язычниками, потому что изв последующаго времени мы имъемъ очень много случаевъ родства ихъ съ язычниками литовскими. Что же изъ этого следуеть? Следуетъ то, что многочисленность брачныхъ союзовъ

<sup>(1)</sup> См. у авт. родословную таблицу стр. 224.

руссиихъ князей съ Латинянами не есть доказательство особеннаго сочувствія Русскихъ къ латинству. Чтобы доказывать это сочувствие на основании брачныхъ союзовъ, необходимо знать, дъйствительно ли объ брачущіяся стороны чімь-нибудь показали, что смотрять на оба въроисповъданія греческое и латинское, какъ на одно, и не перембияли ли одно на другое всавдствіе того, что предпочитали или принуждены быан предпочесть и избрать одно изъ нихъ. Но что всего важнъе-необходимо при этомъ еще знать, какъ смотрело на эти браки духовенство русское и латинское. Только послъ всего этого можно произнести върное сужденіе. Но что же мы видимъ? Дочь Ярослава, вышедшая за Генриха, короля французскаго, прославляется и Французами и самимъ напою, какъ ревностная Латинянка ('). Значить она перемвнила русскій обрядь на латинскій, какъ это и было дійствительно по словамъ Карамэнна (3). И почему Французы и папа, прославляя Анну, хвалять ее за ревность къ въръ отцевъ? Не за то ли они и прославляли ее, что она бросила эту последнюю веру и сделалась латинянною? Г. Вердье не ръшаеть намъ этихъ вопросовъ; но ихъ ръшаетъ намъ самымъ удовлетворительнымъ образомъ историкъ Длугошь, разсказывая о другомъ, но совершенно однородномъ случат родства Русснивъ съ Латинянами, именно разсказывая о бракъ сестры Ярослава Маріи съ польскимъ королемъ Болеславомъ. Марія должна была не только перемѣнить обряды греческой Церкви на латинскіе, но и принять

<sup>(1)</sup> У авт. стр. 232—233 и 234—235.

<sup>(2)</sup> Т. 2, етр. 19 изд. Ейнерлинга.

латинское крещеніе (1). Это ли единство Латинянъ съ Русскими? Но можетъ быть русское духовенство иначе смотръло на латинство и не требовало такихъ условій? Ніть, точно также! Митрополить Иларіонъ говорить, что Индигерда супруга Ярослава, дочь норвежскаго короля, содержить правовъріе, преданное св. Владиміромъ, следовательно греческое (2). Митрополить Іоаннъ II прямо запрещаетъ князьямъ русскимъ вступать въ браки съ инов врцами (3), а преподобный Өеодосій горько жалуется на это своеволіе и внушаеть великому князю Изяславу не имъть общенія съ Латинянами (1). Извъстно наконецъ, что тотъ же преп. Өеодосій состязался съ Латинянами и обратиль въ греческую Въру Латиняна Шимона Вяряга съ многочисленною дружиною (в). Это ли, спрашиваемъ опять, единеніе Русскихъ съ Латинянами?

Чёмъ же однако объяснить всё эти родственные союзы Русскихъ и Латинянъ? Очень многимъ, только не единеніемъ русской Церкви съ латинскою. Можно понимать ихъ, какъ случаи уклоненія отъ извёстныхъ правилъ Вёры, вынужденнаго требованіями политическихъ расчетовъ; можно объяснить ихъ столь же обыкновеннымъ въ то время неуваженіемъ къ женскому полу, который во всёхъ этихъ случаяхъ и осуждаемъ былъ на перемёну вёры: но всего лучше объяснять эти браки тёмъ, что, при заключеніи ихъ, брачущіяся

<sup>(&#</sup>x27;) Histor. Polon. lib III p. 218.

<sup>(</sup>a) Слово Иларіона о законъ и благодати и похвала св. Владиміру.

<sup>(2)</sup> Посланіе къ левновизий Ічковй.

<sup>(4)</sup> Посланіе въ в. князю Изяславу.

<sup>(</sup>в) Истор. русской Церкв. еп. Макарія Т. 2, стр. 260.

стороны дёлали словесный договоръ уважать Вёру другь друга и потомъ нарушали его, къ чему малолётство выходившихъ тогда замужъ княженъ и слёдовательно способность легко перемёнять Вёру подавали постоянный поводъ, не подлежащій суду противной стороны, а чаще всего и вовсе ей неизвёстный.

## IX.

Россія вступаєть въ то отношеніе къ европейскимь народамь, которое въ настоящее время называли бы европейскимь союзомь (Européen concert); она сближаєтся съ католическимь Христіанствомь, находившимся тогда подъ покровительствомь папы и вселенскихь Соборовь. Князь Димитрій и императрица Анна (стр. 241—251).

Опять мы встрёчаемъ у г. Вердье великолёпное заглавіе, которое способно возбудить въ читателё самыя богатыя ожиданія. Въ самомъ дёлё, нужно имёть подъ руками самые громадные факты, чтобы провозглашать такое согласіе Россіи XI вёка съ Европою, которое напоминаеть собою священный союзъ 1815 года или сближеніе Греціи съ Западомъ во времена флорентинскаго Собора. А между тёмъ, что же мы находимъ въ этой статьё автора? Разсказъ о самыхъ обыкновенныхъ, незначительныхъ событіяхъ, которыя вызваны, были не какими-нибудь существенными потребностями русскаго народа, а совершенно случайными обстоятельствами и не сопровождались никакими послёдствіями. Передъ нами здёсь разсказъ о двухъ со-

бытіяхъ, которыя потому только касаются нашей исторів, что въ нихъ дъйствовали собственно два лица изъ русскаго, княжескаго рода, но дъйствовали внъ Россіи и безъ всякаго участія русскаго народа.

Первый разсказъ, какъ доказательство того, что Россія въ XI въкъ вступила въ то отношение къ европейскимъ народамъ, которое называется въ настоящее время европейскимъ согласіемъ.

Великій князь русскій Изяславъ, въ крещеніи Димитрій, лишенный Святославомъ черниговскимъ вельковняжескаго престола кісьскаго ушель вы Польшу и просилъ помощи у Короля Болеслава, но будучи имъ жестоко обманутъ, обратился из германскому императору Генриху IV. Генрихъ оказалъ искреннее участіє нь русскому князю; но не могь подять ему дійствительной помощи. Тогда Изяславъ, имфвий пра дворъ Генриха много случаевъ убъдиться въ силъ пяпы Григорія VII, послаль къ нему сына своего и также, какъ и Генриху, жаловался папъ ва Болеслава и просиль помощи. Папа Григорій, пакъ естественно было ожидать, поняль и исполниль просьбу Изяслава такъ, какъ поияль бы и исполниль ее всякій папа, считавшій себя главою Церкви и раздаятелень царских в в'вицова. От послаль Болеславу польскому повеление возвратить Изяславу похищенныя сокровища, а русскому князю даль право на кіевскій престоль. Но вивсто войска, которое бы возвело Изяслава на престоль, посладъ князю своего легата, котораго Изяславъ должевъ быль во всемь слушаться. Г. Вердье увёренъ, что Изяславъ совершенно былъ нокоренъ какъ сапому папъ, такъ въ особевности его легату, съ которымъ, по словамъ напежой граноты, русскій князь быль дру-

жент (1). Мы очень легко всему этому върниъ, потому что иначе Изяславу и нельзя было ничего ожидать отъ папы. Чтобы войти въ сношенія съ папою и получить отъ него какую-нибудь помощь, Изяславу необходимо было подружиться съ латинскимъ епископомъ, черезъ котораго онъ велъ свои дела (2), и быть покорнымъ какъ ему, такъ и папъ. Но если справедливо, что только надежда на помощь побуждала князя поставить себя въ такое отношение къ папъ и его легату; то естественно ожидать, что какъ скоро эта надежда окажется тщетною, русскій князь станеть въ другое отношение къ своимъ друзьямъ и, неполучивъ самъ отъ нихъ ничего, ничего не сдълаетъ и для нихъ. Такъ дъйствительно и случилось. Верховныя распоряженія папы оказались безполезными. Соперникъ Изяслава Святославъ умеръ, и Изяславъ безъ всякаго препятствія заняль кіевскій престоль (1). Что же потомь? Вспомнилъ ли Изяславъ участіе папы и дружбу его легата и сделаль ли что-нибудь въ пользу латинства въ Россін? Онъ все забыль и до самой смерти не показываль никакой особенной расположенности папъ. Мало того,онъ вступимъ въ тъснъйшія спошенія съ нелюбимою нанъ Греціею, посылаль туда на помощь свои войска и, что еще важиве, приняль и почиталь русскаго митрополита, присланнаго изъ Греціи (4). Такимъ образомъ сношенія Изяслава съ наною комчились тімъ, что и Россія ничего не получила отъ папы и папа ничего не получилъ отъ Россіи! Удивительно какъ

<sup>(1)</sup> У автор. стр. 245-246.

<sup>(°)</sup> Тамже стр. 245.

<sup>(3)</sup> Истор. Карамэ. Т. 2 стр. 84.

<sup>(4)</sup> Тамъ же.

важны подобныя сношенія! Только г. Вердье и можеть восхищаться ими и находить въ нихъ доказательство латинства Россіи въ XI въкъ!

Другой разсказъ, какъ доказательство того, что Россія сближалась съ католическимъ латинствомъ, находившимся тогда подъ покровительствомъ папы и вселенскихъ Соборовъ.

Одна русская княжна вышла за германскаго императора Генриха IV, о которомъ мы уже говорили. Подозрительный мужъ подвергалъ жену жестокимъ оскорбленіямъ. Выведенная изъ терпінія, русская княжна удалилась къ знаменитой Матильдъ и чрезъ ея посредство жаловалась пап'ь Урбану II. Папа приняль такое участіе въ судьбъ несчастной императрицы, что два Собора разбирали ея дёло на ряду съ дёлами о крестовомъ походъ. На второмъ изъ нихъ въ Піаченцѣ (1095 г.) происходившемъ на обширной равнинѣ, русская княгиня предстала предъ св. отцами и многочисленнымъ народомъ. Соборъ чуть не проливалъ слезъ надъ несчастіями русской княгини, и даль ей полное разръшение въ гръхахъ! Послъ этого русская княгиня возвратилась на родину въ Кіевъ, и основала женскій монастырь, въ которомь сама была игуменьею и воспитывала до трехь соть дъвиць (в).

Что должень подумать, заключаетъ авторъ, всяній искренній Русскій, размышляя о томь, что вь лиць этихь трехь соть дьвиць цвьть благороднаго сословія повырень быль царственной игуменьь, которая такь гласно исповыдывала римское натоличество? Не

<sup>(&#</sup>x27;) У автор. стр. 247-250.

есть ли это (т. е. триста дъвицъ), спрашиваемь, цълый народь католическій (')?

Мы даемъ себъ право отвъчать здъсь не за искреинихъ только Русскихъ, между которыми по естественному порядку вещей могуть быть и слишкомъ довърчивые и мало знающіе отечественную исторію, но позволяемъ себъ отвъчать г. Вердье за искреннихъ (de bonne foi) и въ тоже время знающихъ свою исторію Русскихъ и думаемъ, что эти последніе посменотся надъ авторомъ и посм'ются не только надъ тъмъ, что онъ триста неизвъстныхъ дъвицъ называетъ цвътомъ тогдашняго благороднаго сословія русскаго и цълымъ народомъ католическимъ; но гораздо больше надъ тъмъ, что опъ сочиняетъ нашу отечественную исторію. Не обращаемъ большаго вниманія на то, что онъ жену Генриха съ решительностію называеть внукою св. Владиміра, тогда какъ другіе историки только вообще называють ее русскою княжною, а иные даже просто знатною Россіянкою (3). Положимъ, что эта княжна дъйствительно происходила отъ св. Владиміра и была дочерью Всеволода Ярославича, слідовательно правнукою, а не внукою св. Владиміра. Повъримъ даже, что она дъйствительно обращалась къ папъ съ жалобою на мужа и что піаченскій Соборъ, выслушавъ разсказъ объ ея несчастіяхъ, далъ ей въ награду за страданія отпущеніе всёхъ греховъ. Все эго очень естественно и правдоподобно. Уги-втенная несчастіями и не имъвшая при себъ наставника прежней своей Въры-православной, русская княгиня могла

<sup>(1)</sup> стр. 251.

<sup>(2)</sup> Истор. Карама. т. 2 примъч. 157.

дълать все, что указывали ей Латиняне, которыми она была окружена,---могла принять отъ латинскаго Собора разръшение гръховъ, даже съ искреннею върою въ его дъйствительность. Но все это нисколько не касалось русскаго народа и не доказываетъ ничего въ пользу проповъдуемаго авторомъ латинства русской Церкви. Но вотъ, что касается нашей церковной исторіи въ жизни Анны, - то, что она, возвратившись на родину, будто-бы основала монастырь, была въ немь инуменьею и воспитывала триста дивиць. Правда, отсюда вовсе еще не следуеть, что эта княжна, принявъ иночество (если бы даже это было несомивино) дъйствительно оставалась латинянкою и проповъдывала другимъ латинство, потому что, принимая пострижение въ Россіи, гдъ, какъ мы видъли, не было ни одной латинской церкви и темъ более ни одного латинскаго монастыря, она должна была бы принимать пострижение по обряду восточной Церкви и, слъдовательно, исповъдывать при этомъ православную греко-восточную Въру, что требуется отъ каждаго постригающагося въ иночество. Но нътъ налобности останавливаться на этихъ соображеніяхъ. Необходимо еще напередъ увъриться, дъйствительно ли жена императора Генриха возвратилась въ Россію, приняла иночество и была игуменьею? Откуда г. Вердье взялъ все это событіе? Изъ германскихъ льтописцевъ. Но наши лътописцы не говорятъ объ немъ ни одного слова. В врить на слово германскимъ летописцамъ мы не имъемъ никакого права; поэтому должны искать хоть какого-нибудь основанія для нихъ въ нашихъ отечественныхъ памятникахъ. Есть такое основание въ этихъ памятникахъ. Летописцы наши действительно гово-

рять, что въ это время несколько княженъ и княгинь были нвокинями. Такъ Анна или Янка, дочь Всеволода, управляла основанною ею обителью въ 1086 году. Но она не могла быть женою Генриха, потому что Генрикъ женился на русской княжив уже въ 1089 году и то на вдовъ по смерти перваго ея мужа маркграфа штаденскаго ('). Евпраксія, тоже дочь Всеволода, приняла пострижение въ 1106 году. Она дъйствительно воспитывала триста довицъ: ее-то и признаеть г. Вердье женою Генриха. Не входимъ здёсь въ споръ съ г. Вердье объ именахъ жены германскаго императора, которую германскіе літописцы называють обыкновенно Агнессою или Адельгейдою, а не Евпраксіею. Но спрашиваемъ, дъйствительно ли эта Анна или Агнеса или Адельгейда или наконецъ Евпраксія, бывшая игуменьею въ Россіи и воспитывавшая триста дъвицъ, была именно жена Генриха? Наше ръшеніе этого вопроса будеть очень коротко и незамысловато. Нашъ латописецъ, говоря объ этой игумень в, воспитывавшей въ своемъ монастырѣ триста дъвицъ, замѣчаетъ объ ней, что она приняла иночество, будучи дъвою (\*). Этимъ простымъ и безхитростнымъ объясиеніемъ дела нашъ летописецъ обращаеть въ прахъ всё хитросплетенія и всв восторги г. Вердье и весь латинскій народъ, который авторъ услатриваеть въ лицв трехъ сотъ дівицъ, восцитываемыхъ Евираксіею дівичею, а не женою императора Генриха IV. Еще мы знаемъ пъсколько княженъ-инокинь того времени, имен-

<sup>(1)</sup> Карама. т. 11 стр. 60 изд. Ейнерлинга.

<sup>(2)</sup> Собр. литопис. т. 1 стр. 88; слич. 186 примъч. Истор. Карана. т 2.

но—Преславу дочь Святослава (ум. 1116 г.) и двё дочери Мономаха Евфимію (1138 г.) и Марію (ум. 1146 г.), по ни къ одной изъ нихъ не можеть приладить и не прилаживаеть г. Вердье своего разсказа о женё Генриха. И такъ, жены германскаго императора Генриха IV мы не можемъ видёть ни въ одной инокинё книжескаго рода того времени, и что съ нею было послё развода съ Генрихомъ—не знаемъ; но думаемъ, что многочисленность княгинь-инокинь того времени и подала поводъ иностраннымъ писателямъ думать, что и она приняла монашество, а г. Вердье и приладилъ къ ней исторію Евпраксіи и окружилъ ее цёлымъ латинскимъ народомъ. Какъ легко и скоро авторъ нашъ совдаетъ наъ ничего цёлое зданіе. Замёчательная творческая способность!

## X.

Во второй половинь XI въка схизма не была еще неедена въ Россіи и не утвердилась даже въ самой Греціи. Католическое движеніе крестовых походовъ скръпляеть узы единства между Россією и латинскою Евроною (стр. 252—160).

Мы видели, какъ неосновательны были всё доказательства нашего автора, будто въ первой половиие XI столетія Церковь греческая и русская пребывали въ единеніи съ латинскою. Разборъ изследованій его показаль намъ напротивъ, что въ то время какъ въ греческой Церкви, такъ и въ русской, очень ясно и решитульно обозначилось разделеніе Церквей, которос, наконецъ, обнаружилось во всей силь, въ началѣ второй половины этого стольтія, при константинопольскомъ патріархѣ Михаилѣ Керулларіѣ. Раздѣленіе это, сложившееся въ продолжение несколькихъ вековъ и вслъдствіе весьма важныхъ обстоятельствъ, не могло прекратиться само собою, напротивъ оно расло и созръвало болье и болье, потому что папы не оставляли ни одного изъ тъхъ нововведеній, которыя были причинами разделенія Церквей. Понятно каждому, что такой ходъ событій весьма неблагопріятенъ для нашего автора, и если онъ прежде затруднялся найти доказательство для своей любимой мысли- единенія Церквей, то естественно предполагать, что теперь онъ еще болье встрытить трудностей на пути своихъ изследованій. Но авторъ нашъ привыкъ уже преодолёвать подобныя трудности. Онъ опускаетъ все, что неблагопріятно для него, собираеть на пути своемъ самыя ничтожныя мелочи, которыя ничего не доказывають, усматриваеть въ событіяхъ такія черты, которыхъ никто не подозрѣвалъ, и все это объединяетъ общими выспренними взглядами на событія, не обращая никакого вниманія на то, мирятся ли его взгляды съ несомивиными данными исторіи. Это поистин'в трудъ іезуитскій! Вотъ основныя мысли его изслідованій въ настоящей стать в:

1. Въ Россіи не введена была еще схизма въ посльдней половинь XI стольтія, т. е. Россія не была въ раздъленіи съ латинскою Церковію въ это время!

Доказательство этого авторъ усматряваетъ прежде всего въ томъ, что въ то время долго управляль русскою Церковію митрополить Иларіонь, который будто бы не могь быть въ единеніи съ патріархомъ Михаиломъ Керулларіемъ.

Digitized by Google

Здъсь что ни слово, то ложь. Митрополить Иларіонъ управляль русскою Церковію не до 1068 или 1069 года, какъ утверждаеть авторъ, а до 1055 т. е. всего четыре года; но и въ это короткое время своего правленія онъ не быль въ раздорів съ Михаиломъ Керулларіемъ, потому что взялъ отъ него благословеніе, о чемъ мы уже говорили! По смерти Иларіона, съ 1055 года мы видимъ на митрополичьей русской каеедръ четырехъ Грековъ: Ефрема (котораго авторъ вовсе не знаетъ), Георгія, Іоанна II и Іоанна III. Какимъ же образомъ русскіе князья могли допустить такое единеніе съ Грецією, если бы они враждебно смотръди на ея борьбу съ Римомъ? Они слишкомъ заняты были своими делами, говорить авторъ (')?! Велика же была ихъ ревность къ латинству, если они такъ погрузились въ житейскія діла, что дали полную возможность Константинополю управлять русскою Церковію во вредъ папѣ! И кто же даваль эту возможность? Изяславъ, мнимый другь папы! Такъ равнодушны были къ латинству даже друзья папы! Но не были ли въ самомъ дълъ русскіе князья того времени равнодушны къ деламъ Веры? Нетъ! Можно ихъ осуждать за неурядицы домашнія, но никакъ нельзя обвинять въ холодности къ Въръ. Всв они строго исполняли уставъ церковный, считали неприкосновеннымъ посла изъ духовенства и неръдко клали скромному слову кіевопечерскаго инока. Но если бы даже было справедливо, что среди смуть князья не обращали никакого вниманія на дела церковныя, -- не надобно забывать еще народа русскаго, который, какъ

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 252.

теперь, такъ и тогда былъ строгимъ хранителемъ Въры и неспособенъ былъ терпъть въ ней существенныхъ перембиъ. Что же мы видимъ, вооружался ли народъ противъ митрополитовъ Грековъ? По словамъ г. Вердье, онъ былъ недоволенъ митрополитами Греками, потому что, когда прівхаль изъ Греціи митрополить Іоаннь III, то народъ назвалъ его мертвецомъ и очень не любилъ его. Но тотъ же народъ называлъ предшественника Іоанна III митрополита Іоанна II, тоже Грека, добрымъ, блаженнымъ и такимъ митрополитомъ, какого прежде не было и послѣ не будетъ ('). Значитъ онъ нелюбилъ Іоанна III не за то, что онъ былъ Грекъ, а за что-нибудь другое. Дъйствительно, льтописецъ указываетъ намъ совершенно другую причину этого нерасположенія. Онъ говорить, что митрополить Іоаннъ III не отличался ни умомъ, ни образованіемъ и былъ такъ страшенъ лицомъ, что при одномъ взглядъ на него народъ воскликнулъ, что это мертвецъ (\*), -- онъ, какъ извъстно, былъ скопцомъ. Вотъ причина нерасположенія народа къ Іоанну III, а не мнимая вражда его къ Грекамъ. Мы будемъ послъ имъть случай показать, какъ напротивъ велико было тогда единеніе русской Церкви съ греческою и какимъ могущественнымъ посредникомъ служилъ къ этому кіевопечерскій монастырь; теперь же обратимся къ дальнъйшимъ изслъдованіямъ автора.

Доказавъ мнимое единеніе русской Церкви съ латинскою и мнимое нерасположеніе Русскихъ къ греческой Церкви, авторъ нашъ пользуется удобнымъ

<sup>(1)</sup> Собр. русск. льтоп. т. 1, стр. 88-89.

<sup>(°)</sup> Тамъ же.

случаемъ, чтобы укорить греческую Церковъ́. Именно, онъ жестоко нападаеть на то, что греческая Церковь терпъла и посылала иногда на русскую митроканедру скопцовъ, и затъмъ восхваляетъ очььигоп свою Церковь-латинскую, которая будтобы преследоскопечество. Не защищаемъ этого злоупотреблекоторое дъйствительно появлялось въ то время въ греческой Церкви и могло быть терпимо потому только, что было дёломъ частныхъ лицъ, дёломъ скрытнымъ и большею частію невольнымъ въ дътствъ и юности, по неразумію изувѣрныхъ наставниковъ; но безъ укора ли въ этомъ римская Церковь? Не держалась ли она варварскаго обычая скопить пъвчихъ, нихъ голосъ? И что хуже въ чтобы сохранить въ Церкви, -- скопечество ли частныхъ лицъ скрытное и по невъденію, или принужденное и открытое, по распоряженію папы? Не лучше ли было бы г. Вердье вовсе не говорить о сихъ мерзостяхъ и не подавать настоятельнаго повода обличить его въ намъ такого коварствъ противъ греческой Церкви?

2. Но вотъ, передъ нами измѣняется картина! Обличивъ греческую Церковь, потому что къ этому представился случай, г. Вердье начинаетъ хвалить и защищать ее въ мнимомъ латинствѣ, потому что, по общему плану изслѣдованій, ему теперь нужно доказать, что и греческая Церковь въ посльдней половинь XI стольтія еще не утвердилась въ схизмъ, т. е. раздѣленіи съ римскою Церковію (¹).

Здъсь мы, правда, не находимъ ни слова о томъ, чтобы тотъ или другой изъ преемниковъ патріарха

<sup>(1)</sup> У автора стр. 254-257.

Михаила Керулларія доказаль свое единеніе съ Римомъ. Въ этомъ отношении авторъ показалъ себя совершенно несостоятельнымъ и счелъ за лучшее вовсе не доказывать единение Церквей съ этой стороны. Онъ какъ бы такъ думалъ при этомъ: «каковы бы ни были тогда константинопольскіе патріархи, что бы ни думала тогда о папъ и римской Церкви греческая іерархія, но единеніе Церквей тогда было», и воть какія доказательства на это представляеть намъ г. Вердье! Папа Александръ II въ 1071 г. отправилъ къ греческому императору Михаилу Дукъ апокрисіарія, слъдовательно, какъ думаетъ Бароній, императоръ былъ въ единеніи съ римскою Церковію?! Апокрисіарій этотъепископъ Петръ, человъкъ святой и чудотворецъ, вылечиль императора оть тяжкой бользни, за что, мимоходомъ говоритъ самъ авторъ, онт получилт деньги: следовательно это опять доказываеть единение Церквей??? Еще: императорь Никифорь Ввоаніать отлучень папою за низвержение съ престола Михаила Дуки и, когда низверженный въ свою очередь быль впослыдствій снова возведень на престоль, то получиль от папы разръшение, -- новое доказательство единенія Церквей; ибо, зам'вчаетъ г. Вердье, какая была бы нельпость отлучать и разрышать императора, еслибы папа не имълъ власти надъ Греками!? Избъгая лишнихъ и слишкомъ ужъ оскорбительныхъ для автора мыслей, мы не ръшаемся доказывать, сколько разъ подобная нелъпость повторилась въ исторіи папъ, даже надъ самими папами, во время, напримъръ, великаго раскола, и вообще на всѣ эти доказательства автора будемъ отвъчать ничего, потому что они ръшительно не стоятъ никакого опроверженія; но читаемъ

далье. Императоръ Аленсій и его народъ торжественно восхваляли христіанскую любовь верховнаго первосвященника и народа католическаго къ защитъ Церкви. На Соборъ піаченцскомъ 1095 г. они просили помощи противъ Магометанъ, и папа Урбанъ II въ письмь къ императору Алексію говорить, какъ Алексій будеть пріятень ему (пап'в) и всей христіанской республикь, если будеть габотиться о крестоносцахь. можеть быть повидимому убъдительные этого единенія христіанъ восточныхъ и западныхъ? Греки восхваляють Латинянъ, папа благоволить къ греческому императору и на всъхъ христіанъ смотритъ, какъ на одну христіанскую республику, представляя, конечно, себя ся диктаторомъ. Но какъ все это было обманчиво и далеко отъ истиннаго единенія объихъ Церквей и обоихъ народовъ-восточнаго и западнаго! По словамъ самаго г. Вердье, недовпрчивый и хитрый Алексій не попяль того языка, которымь говориль кь нему nana; а греческая Церковь волею или неволею прынимала участів въ крестовых походахь. Такъ говорить самъ г. Вердье. Но кто знаетъ исторію крестовыхъ походовъ, кто знаетъ, какъ приняли крестоносцевъ въ Константинополъ и сколько ихъ погибло въ азійскихъ пустыняхъ отъ недовфринвости и ненависти Грековъ къ Латинанамъ; тотъ въроятно имъетъ убъжденіе, что слиненія между этими народами не было и что греческая Церковь, абаствительно, только неволею, тяжкими бъдствіями приведена была къ тому, что терпьла наплывъ Латинянъ въ ея области. Какъ бы то впрочемъ ни было, но по всему видно, что авторъ нашть, познакомившись исмного съ исторісю крестовыхъ походовъ, сразу остался недоволенъ Греками и гречесвою Церковію и очень неудачно прикрыль это недовольство въ настоящей статьв.

Но за то 3) къ намъ Русскимъ онъ неизмѣнно расположенъ и указываетъ намъ наши доблести даже тамъ, гдв мы ихъ рвшительно не подозрввали. Съ конца XI стольтія, какъ извъстно, вся Европа покрылась крестами, символами готовности идти на защиту гроба Господня. Мы Русскіе тогда несли, правда, тяжелый крестъ домашней неурядицы и готовили себъ новый кресть-татарское иго, но,-какъ до сихъ поръ убъждены, -- не были крестоносцами, подобно западной Европъ. Но, вотъ г. Вердье доказываетъ намъ, что мы не знаемъ собственныхъ доблестей. Мы, по его словамъ, также участвовали въ крестовыхъ походахъ и даже больше и лучще, чъмъ Греки, потому что принимались за это святое дило свободно, не по своекорыстным видамь, какь Греки (1). Вотъ драгоцынное открытіе! Правда и нашъ исторіографъ высказаль что-то похожее; но высказалъ очень осторожно и невътранительно, -- въроятно, говорить онъ, нъкоторые изъ храбрыхъ Русскихъ ходили искать опасностей и славы подъ знаменами крестоносцевъ (3). Но что за сравненіе словъ Карамзина съ словами г. Вердье! Нашъ авторъ открываеть намъ цёлые полки Русскихъ, устремлявшихся на защиту гроба Господня, и, что еще важнье, даеть имъ значеніе, въ высшей степени религіозное: онъ ставить ихь подь начальство духовныхь лицъ-двухъ игуменовъ, Варлаама и Даніила. Послушаемъ этой сказки. Изумент Варлаамь первый открыль

<sup>(&#</sup>x27;) У автора 257-260.

<sup>(°)</sup> T. 2 crp. 86,

это святое шествіе (на защиту гроба Господня). Около того же времени игумень Дангиль сь большимь числомь Новгородцевь идеть въ только что завоеванный Іерусалимь. Онг, при встрычь съ народами католическими у гроба Господия, представляль собою въ нъкоторомь отношении Русь съверную точно также, какь Варлаамь южную Русь... И такь, въ то самое время, какъ внутри Европы Русскіе сближались самым тьсным образоми съ латинскими народами посредствоми брачныхъ союзовь ихъ князей и дружественныхъ сношений сь святою столицею, вовнь они принимали участие въ общей войнь республики христіанской противъ иновърных (')! Вотъ въ существенныхъ чертахъ сказка г. Вердье о русскомъ крестовомъ ополченіи! Въ ней, какъ и во всякой сказкъ, есть доля правды, но какъ мала эта доля! Правда, что игумены Варлаамъ и Данінль ходили въ Герусалимъ. Но съ какою цълію? Единственно для того, чтобы увидеть и покловиться гробу Господию. Г. Вердье отвергаетъ это объяснение, но совершенно голословно и совершенно несправедливо. Птуменъ Данінлъ въ своемъ паломникъ самъ объясняеть причину и побужденія своего путешествія на Востокъ; онъ говоритъ прямо, что былъ нудимъ видъть св. градъ Герусалимъ и обътованную землю, и затъмъ нигдъ ни слова не говоритъ о томъ, будто бы онъ и сопровождавшіе его шли на защиту гроба Господня (1). Напротивъ вездъ видно, что эти путешественники на Востокъ сами нуждались въ защить и помощи Латинянъ. Знаемъ мы далбе, что впоследствін путешествовать на Востокъ сделалось страстію,

<sup>(1)</sup> Crp. 239.

<sup>(\*)</sup> Путешествія русскихъ людей по св. земль изд. Сахаровымъ.

которую осуждали русскіе святители. Но въ этомъ осужденіи мы не находимъ никакого намека, чтобы путешествія эти им'вли воинственный характеръ (1). Что же значили эти путешествія? Не что другое, повторяемъ, какъ выраженіе благочестиваго чувства, которому Русскіе удовлетворяли равно—и прежде крестовыхъ походовъ, и посл'в.

## XI.

Первые русскіе святые, почитаемые русскими-уніятами и признанные святыми раньше схизмы. Блескъ католической цивилизаціи (въ Россіи). Совершенство христіанской жизни. Латинскіе святые XI и XII стольтія, почитаемые Русскими (стр. 260—289).

Настоящую статью г. Вердье посвящаетъ изложенію жизни первыхъ русскихъ святыхъ (Бориса и Глѣба, преп. Антонія и Оеодосія и др.) и знаменитыхъ людей XI вѣка (Ярослава и др.). Читая эти біографическіе отрывки, мы постоянно задавали себѣ вопросы: что все это значитъ, къ чему авторъ осудилъ себя на этотъ трудъ, гдѣ тутъ доказательство латинства русской Церкви? Но вотъ, наконецъ, нашли мы разрѣшеніе нашихъ недоумѣній! Всп первые святые русскіе были Латинянами, потому что признаны святыми литовскими уніятами съ утвержденія папъ (2)?! Отдаемъ полную справедливость увѣренности автора въ святости и непреложности дѣйствій

<sup>(1)</sup> Отвъты Нифонта на вопросы черноризца\_Кирика—въ рукописныхъ кормчихъ.

<sup>(2)</sup> crp. 265-268.

папъ и уніятовъ, но кто изъ Русскихъ, для которыхъ авторъ пишеть свое сочинение, можеть имъть эту увъренность? Намъ дико и смѣпью подобное доказательство латинства нашихъ первыхъ святыхъ. Но мы увърены, что и самъ авторъ, при всемъ его благоговъніи римской и даже уніятской Церкви, усумнился бы непремънно въ силъ своего доказательства, если бы хорошо зналъ исторію уніи. Знаетъ ли авторъ то, что утвержденія папы долгое время читали символъ Въры, безъ прибавленія: и отъ Сына ('); но савдуеть ли отсюда, что папа признаваль истиннымъ наше православное учение объ исхождении Св. Духа? Но къ чему доказательства отъ подобнаго (a simili)? Знаеть ли авторь, какое разсуждение происходило между уніятами, когда имъ пришлось высказать предъ народомъ свое мнъніе о томъ, признають ли они святымъ или нътъ преподобнаго Осодосія печерскаго? Вотъ какое: они знали очень хорошо, что преподобный Өеодосій обличиль въ свое время Латинянь; но не смотря на то признали его святымъ, разсуждая такъ: народъ благоговъетъ къ преп. Өеодосію и вооружится противъ насъ, если мы не вризнаемъ его святымъ (1). Вотъ какимъ образомъ преп. Осодосій нриэнапъ уніятами святымъ! Г. Вердье какъ будто знаетъ эту домашнюю тайну уніятовъ, потому что приводить слова Огилевича, который доказываль, преп. Осодосій въ своихъ сочиненіяхъ поносиль Латиняцъ. Но мы никакъ не ръшаемся утверждать навърное, что дъйствительно авторъ обладаетъ этимъ

<sup>(1)</sup> Историч. извъстія объ уніи Бантышъ-Каменскаго, стр. 48.

<sup>(°)</sup> Разсужденіе это происходило на одной изъ конгрегацій уніятскихъ. Рукоп. провинціальнаго базиліанскаго ордена.

знаніемъ, потому что въ такомъ случав мы должны бы назвать его самымъ злонамфреннымъ и коварнымъ писателемъ. Мы уже говорили, что латинская Церковь, допустивъ существование литовской уніи, этимъ самымъ вынуждена была признать законнымъ многое изъ ученія и учрежденій православной Церкви, удержанныхъ уніятами, и что этимъ-то путемъ многіе русскіе святые перешли въ Acta Sanctorum— житія святыхъ латинской Церкви и признаны торжественно папою въ 1724 году, когда онъ утвердилъ опредъленія замосцскаго уніятскаго Собора, происходившаго 1720 г. Здъсь намъ остается только прибавить, что и эта честь не безъ затрудненія и колебанія воздана паною этимъ русскимъ святымъ. Въ Римъ нъсколько льть колебались утверждать опредыленія замосцскаго уніятскаго Собора. Знаменитые люди русской Церкви, какъ напр. Ярославъ великій, доказывають у автора то, что въ Россіи процептала тогда высокая цивилизація европейская латинская. Г. Вердье не показываеть намъ однако ничего латинскаго въ этой цивилизацін (1). Но мы не можемъ здісь удовольствоваться этимъ невольнымъ признаніемъ автора въ его несостоятельности. Мало сказать, что въ тогдащией русской цивилизаціи не было ничего латинскаго. Тогдашняя цивилизація или, яснье говоря, просвыщеніе Россіи запечатлівно яснымъ и совершенно чуждымъ латинства характеромъ, -- характеромъ греческимъ. Съ самаго крещенія Россіи при Владиміръ характеръ этоть напечативвался на лучшихъ проявленіяхъ ума и благочестиваго чувства Русскихъ, но съ особенною ясностію и наглядностію онъ обозначился съ половины XI сто-

<sup>(1)</sup> стр. 268-269.

лътія, съ основанія кіевопечерскаго монастыря. Въ этомъ монастыръ воплотилась иноческая греческая жизнь, служившая тогда убъжищемъ и для науки. Эта обитель, и по основанію своему и по уставу, была чисто греческимъ учрежденіемъ, а изъ ней-то и вышли лучшіе люди того времени, которые разсвялись въ качествъ проповъдниковъ Христіанства язычникамъ, основателей монастырей и въ санъ епископовъ, распространяя то ученіе, которому научились въ святой обители. А каково было это ученіе, это со всею яспостію открывается изъ сочиненій преп. Өеодосія и преп. Нестора. Сочинитель не въритъ, чтобы преп. Өеодосій поносиль Латинянь. Но мы просимь его познакомиться съ многочисленными списками посланія Өеодосія къ тому самому Изяславу, который, по словамъ автора, былъ покорнымъ сыномъ папы. Въ этомъ посланів, въ подлинности котораго теперь никто у насъ не сомнъвается, перечислены разныя заблужденія Латинянъ и высказана ясно мысль, что въ латинской въръ нельзя спастись и что не слъдуетъ имъть общеніе съ Латиняпами въ дёлахъ касающихся Вёры (1). Такъ училъ преп. Өеодосій, а онъ былъ такимъ лицемъ, предъ которымъ благоговъла вся Россія! Ученіе о латинской Церкви преп. Өеодосія отразилось въ всей полнотъ въ лътописи преп. Нестора. Прочитайте одинъ разсказъ его о томъ, что внушено было велик. князю Владиміру о Латинянахъ при крещеніи его въ Корсуни (3); а лътопись Нестора читала и списывала тоже вся Россія! Нужно ли еще послѣ этого доказывать, что

<sup>(</sup>¹) Исторія русской Церкви еп. Макарія т. ll стр. 102-105.

<sup>(°)</sup> Полное собраніе автопис. т. 1 стр. 49-50.

мнівніе г. Вердье о латинствів наших в святых и знаменитых людей XI-го віна есть грубівная ложь?

Важнъйшую часть изслъдованій автора въ настоящей стать , или лучше сказать, единственную часть, относящуюся къ дълу, составляютъ его доказательства, что русская Церковь почитала у себя латинскихъ святыхъ. Кто же эти святые?

- 1) Олафъ король норвежскій ('). Карамзинъ въ своей исторіи называеть этого Олафа, въ отличіе отъ Олафа современника св. Владиміра, святымъ. Г. Вердье на этомъ основаніи и подумалъ, что въ Россіи признають Олафа святымъ, —жалкое заблужденіе! Просимъ г. Вердье читать болье понятную для него изъ нашихъ книгъ—наши святцы и по нимъ судить о томъ, какихъ мы почитаемъ святыхъ, а не по сочиненію Карамзина (3).
- 2) Святый Антоній Римлянинь (3). Одно имя этого святаго, говорить г. Вердье, служить доказательствомь вы нашу пользу, т. е. что русская Церковь того времени была вы единеній сы латинскою,—и оны такы убыждень вы силы этого доказательства, что не представляеть возможнымь какое-нибудь возраженіе противы него. Наты не нужно придумывать и долго искать такого возраженія. Оно готово и находится вы самоть жизнеописаній преп. Антонія, жизнеописаній, которое составлено со словь самаго Антонія его ученикомь. Вы этомы жизнеописаній говорится, что преп. Антоній дыйствительно быль родоть Римлянинь, но оты благо-

<sup>.(&#</sup>x27;) Стр. 283-287.

<sup>(°)</sup> Если же авторъ недовъряетъ настоящимъ нашимъ святцамъ, то пусть читаетъ древнъйшіе списки, напечатанные въ Исторіи еп. Ма-карія, т. 111, 279—292.

<sup>(3)</sup> CTp. 287-289.

честивыя, т. е. православных в родителей, которые немало терпьли отъ Латинянъ и сами чуждались ихъ, потому что въ то время папа отступилъ отъ истины Въры ('). Сомнъваться въ подлинности списковъ этого житія нътъ никакого основанія; а что дійствительно въ Римъ могло тогда жить семейство греческаго въроисповъданія и оставаться православнымъ, не смотря на отделение Рима отъ восточной Церкви, это выше всякаго сомивнія. Указанное нами місто житія преп. Антонія по тому больше всего и нужно признать достовърнымъ, что оно самымъ естественнымъ образомъ объясняетъ причину удаленія преп. Антонія изъ Рима: тамъ его гнали, ему тяжело было видеть борьбу Латинянъ съ Греками; потому-то, върнъе всего, онъ и быль укрыть оть этой борьбы-въ православной Россін. Въ заключеніе намъ остается только рёшить слёдующій вопросъ: какое мижніе о въръ преп. Антонія върнъе-то ли, которое основывается на одномо его имени-митие г. Вердье, или наше митие, основанное на сказаніи о житіи этого святаго, почти современномъ ему? Но ръшить этотъ вопросъ мы просимъ уже нашихъ читателей.

## XII.

Перенесеніе мощей св. Николая. Соборь въ Барь. Единеніе Русских съ Латинянами, выразившееся въ празднованіи этого перенесенія. Вмюсть съ этимъ праздникомь, они (Русскіе) допускали догмать католическій объисхожденіи Св. Духа (стр. 260—301).

Вънецъ сочиненія г. Вердье о латинствъ русской

<sup>(1)</sup> Исторін еп. Макарія т. II стр. 72—73 и примінавія кънимъ.

Перкви составляють его изследованія о празднике перенесенія мощей святителя Николая. Здесь авторь находить вее, къ чему до сихъ поръ шель такимъ длиннымъ путемъ изследованій, помещенныхъ въ одинадцати главахъ, — находить онъ здесь и единеніе Русскихъ съ Латинянами; и подчиненіе русской Церкви веленіямъ папы, и,—что всего удавительнее,—принятіе Русскими того времени латинскаго догмата объ исхожденія Св. Духа и отъ Сына. Не даромъ такой богатый предметь положенъ авторомъ, такъ сказать, последнимъ камнемъ въ его художественномъ зданіи. Представимъ сперва основную нить соображеній автора и потомъ уже посмотримъ, какъ крёпка она.

Не разь желаль Константинополь, говорить авторь ('), обладать мощами св. Николая, но чудотворцу неугодно было это желанів, и каждый разь попытка перенести его мощи изъ Миръ-Ликійскихъ въ Константинополь оказывалась безполегиою. Промысль благоволиль, чтобы это сокровище перешло къ Латинянамъ. Они безъ всякаго затрудненія взяли мощи святаю и перевезли въ городъ Барь на берегу адріатическаго моря. Святитель Николай немедленно показаль самымь очевиднымь образомь, что ему угодно это мъсто: мощи стали источать безчисленныя чудеса. Тогдашній папа почтиль святые останки путешествимь къ нимь, перенесениемь няв ег новоустровиную церковь, и созваль Соборь, на которомь опредълиль прагдновать всегда перенесение этихь мощей, и на ближайшемь за тъмь Соборь, тоже съ Барн, утвердиль догмать объ исхождении св. Духа и от Сына. Русские, покорные вельніямь папы, немедленно при-

<sup>(1)</sup> CTp. 290-301.

вели въ исполнение его распоряжение,—ввели у себя установленный имъ праздникъ и въ тоже время приняли и другое опредъление папы на Соборъ въ Баръ—признали латинский догматъ объ исхождении св. Духа и отъ Сына. Вотъ сущность настоящей статьи автора.

Что сказать объ этомъ повъствования г. Вердье? Върны въ немъ всъ главныя части событія, но ложь вездь, гдь только авторъ связываеть одну часть событія съ другою и гдв только онъ объединяеть ихъ однимъ общимъ взглядомъ. Иначе говоря, онъ взялъ изъ древнихъ источниковъ върные факты и составилъ изъ нихъ самый лживый разсказъ. Върно, что Констаптинополь желаль обладать мощами свят. Николая и что Ликіяне никакъ не соглашались разстаться съ своимъ драгоцъннымъ сокровищемъ. Върно далъе то, что Баряне безпрепятственно взяли и перевезли въ свой городъ св. мощи, что папа почтиль ихъ торжествомъустановленіемъ праздника въ честь перенесенія ихъ и на ближайшемъ Соборъ утвердилъ догматъ объ исхожденіи Св. Духа и отъ Сына. В трно наконецъ и то, что русская Церковь установила этотъ праздникъ у себя помимо константинопольской Церкви. Но за тъмъ. все остальное въ разсказъ автора, всъ его объясненія событія—чистьйшая ложь.

Совершенная ложь то, будто самому Святителю неугодно было, чтобы его мощи пребывали въ Константинополѣ, что онъ сопротивлялся этому. Гдѣ авторъ прочиталъ это? Онъ нигдѣ не прочиталъ этого, и былъ даже на столько добросовѣстнымъ, что не высказалъ этой мысли рѣшительно, а только какъ предположеніе, и предположеніе не о`томъ, чтобы Святитель противился перенесенію цѣлыхъ мощей его въ Константинополь, а только раздробленію ихъ. (Le saint parut toujours s'opposer à ce que l'on détachât la moindre parcelle de son corps). Не противод виствіе самаго святителя (что можно было бы усмотръть развъ только изъ какого-либо чуда) мы видимъ въ этомъ, а противодъйствіе Ликійцевъ, которые на столько благоговѣли къ своему отечественному святому, что никакъ не соглашались не только на перенесеніе мощей куда бы то ни было, но даже на отделеніе малейшей ихъ части. Но какъ же Ликійцы согласились уступить это сокровище Барянамъ? Согласились поневолъ и во имя того же самаго благоговінія къ святителю, по которому прежде никакъ не соглашались уступить его останки кому бы то ни было. Область ихъ была наводнена Турками, вэята была уже и часть города. Не было надежды спасти себя, — и вотъ Ликійцы дозволили Барянамъ спасти отъ поруганія ихъ святыню. Впрочемъ изъ Слова на праздникъ перенесенія мощей св. Николая, Слова, о которомъ скажемъ послъ, видно, что мощи святителя взяты были почти тайно. Жители города разсвялись отъ Турокъ и Баряне съ трудомъ могли найти мощи святителя (1). Но не явно ли однако уже отсюда, что самому свят. Николаю угодно было это перенесеніе его мощей? Дъйствительно такъ; мы даже знаемъ, что перенесеніе въ Баръ произошло по внушенію самаго угодника Божія: онъ явился во снъ одному благочестивому священнику въ Баръ и внушилъ, чтобы Баряне перенесли къ себъ его мощи (<sup>2</sup>). Г. Вердье не знаеть этого, впрочемъ изъ самаго хода событія за-

<sup>(</sup>¹) Истор. en. Макарія т. II стр. 192.

<sup>(°)</sup> Тамже.

ключаеть, что въ перенесении мощей выразилось явное благоволеніе Промысла къ Латинянамъ. Повидимому это одно и тоже, что и мы сказали; но на самомъ дёль, какое произвольное толкованіе событія въ этихъ словахъ нашего автора! Въ перенесении мощей свят. Николая действительно выразилось благоволеніе Промысла Божія и въ частности самаго святителя, но къ жителямъ Бара, а не къ Латинянамъ. Жители Бара тогда были главнымъ образомъ Греки, какъ сознается самъ г. Вердье ('), и имъ-то (2) внушено было перенести мощи къ себъ, какъ бы во избъжание того, чтобы ихъ не взяли истые Латиняне, потому что въ тоже самое время и Венеціяне нам'вревались отправиться за ними въ Муры-Ликійскія, какъ тоже допускаеть это г. Вердье (<sup>5</sup>). Но если Латиняне желали имъть у себя мощи свят. Николая, то не могли же они оставаться равнодушными къ нимъ, когда эти мощи были въ ихъ области и источали чудеса. Не могъ не воздать подобающей чести великому святителю греческому и самъ папа, при всемъ его нерасположении къ Грекамъ. Баръ находился тогда во власти Латинянъ, потому-то мы и видимъ, что они-то главнымъ образомъ и распоряжаются въ настоящемъ случав, - созидають храмъ, торжествують, установляють на Соборы праздникь и

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 292.

<sup>(</sup>а) Въ Словъ на перенесеніе мощей, о которомъ мы будемъ сейчасъ говорить, какъ бы нарочно сказано, что евят. Николай явился во сиб правовърному священнику. Проповъдникъ этотъ, по всей въроятности, хотълъ выразить, что явленіе было священнику греческаго въроисповъданія (дрэододод), а не латинскаго, точно также, какъ въ житіи Антонія Римлявина этотъ святой и его родители назвавы правовърными именно въ отличіе отъ Латинянъ.

<sup>(3)</sup> Tamme crp. 1.

утверждають менфавый догмать. Такь, мы видимъ, что и въ этомъ случав папа самовластвуеть, но однако угодникъ Вожій терпить это сановластіе и изливаеть - нотоки небесныхъ жилостей! Что же, мы должны недоумвать при этомъ?... Кто назначить границы милосердію Божію, изливающемуся на людей среди нечестія в развращенія людскаго. Терпять же верховные Апостолы Петръ и Павелъ сидбије папы чуть ли не на мощахъ ихъ во время Богослуженія въ храм'в св. Петра и Павла? Но предоставимъ это суду Божію: скажемъ здёсь только, что авторъ нашъ, усматривая въ перенесения мощей святителя Николая несомивниое доказательство благоволенія Пропысла къ Латинянамъ и неблаговоленія нъ Грекамъ, слишкомъ святотатственно вторгается въ область этого суда Божія. Но всв искаженія этого событія, которыя вы до свят порт видівли у автора, составляють только преддверіе къ его главной, основной лжи, именно къ той лжи, будто русская Церковь по повельнію папы установила у себя праздинкь перенесенія мощей свят. Николая.

Авторъ нашъ разсназываеть, что на соборь ев Барь 1039 г. приоутствоваль русскій епископь и что ех 1091 г. приходиль вв Россію папскій посоль: эти-то лица, будто бы, и передали вв Россію повельнів папы— установить вв Россіи этоть праздникь,—и Россія повиноваляєь (1). Сознаємся откровенно, что въ нашихъ отечественныхъ памятникахъ нёть ни одного свидётельства, которое бы врямо объясняло время и причину установленія праздника перенесенія мощей. Но мы вмёсмъ совершенно достаточныя данныя для того,

<sup>(1)</sup> Стр. 294-298.

чтобы отвергать хитросплетенія г. Вердье. Въ 1088-1091 г. дъйствительно происходили сношенія между -рук ики оюпрп и II амонивої смотикоподтим вишки ше антипапою Климентомъ III. Клименть для болбе успъщнаго противодъйствія своимъ противникамъ Гильдебранду и потомъ Урбану II, старадся сблизиться съ восточною Церковію и для этой цёли писаль между прочимъ посланіе и къ нашему митрополиту Іоанну II-му ('). Посоль папскій увхаль въ Россію въ то именно время, когда перенесены были мощи свят. Николая, и очень въроятно, что онъ разсказывалъ здесь объ этомъ перенесеніи святыни и о многочисленныхъ чудесахъ совершавшихся въ Барт. Потому-то вфроятно льтописцы и записали подъ этими годами 1087—1089 извъстіе о перенесеніи мощей, но ничего не сказали объ установленіи у насъ праздника (1). Митрополить Іоаннъ вскоръ, т. е. не позже 1089 г. отправилъ къ папів отъ себя отвітное посланіе, въ которомъ умоляеть его оставить заблужденія римской Церкви (1). Очень въроятно, что съ этимъ посланіемъ вмъсть съ папскимъ легатомъ или послф него отправленъ былъ къ папъ изъ Россіи повъренный отъ митрополита. Посолъ этотъ очевидно былъ на Западъ вскоръ послъ Собора въ Баръ 1089 г., когда установленъ праздникъ перенесенія мощей. Но что же, не быль ле действительно нашъ посолъ на этомъ Соборъ и не принялъ ли въ самомъ дълъ повельнія отъ папы — праздновать этотъ праздникъ въ Россіи? Никакъ не могъ быть допущенъ онъ на Соборъ въ Баръ, заже еслибы самъ желаль этого, по тому уже самому, что послань быль

<sup>(&</sup>lt;sup>1</sup>) Истор. еп. Макарія т. 11 стр. 257—258.

<sup>(2)</sup> Ник. автопись т. 1 стр. 191.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) Истор. en. Макарія т. II стр. 144—148

изъ Россів къ антипанъ Урбана II, предсъдателя собора 1089 г. Но это не мъшало однако послу русскому получить новыя свёдёнія о чудесахъ свят. Николая и разсказать объ этомъ, когда онъ возвратился въ Россію въ 1091 г., какъ объ этомъ ясно говоритъ наша летопись ('). При этомъ онъ, конечно, могъ также передать и то, что въ Баръ установленъ уже праздникъ въ честь перенесенія мощей. Какъ бы то впрочемъ ни было, несомивино то, что въ Россіи очень обстоятельно знали чудеса совершаемыя въ Барт свят. Николаемъ, вършли, что мысль перенести эти мощи внушена самимъ свят. Николаемъ и всего больше радовались, что останки великаго чудотворца избавлены отъ поруганія невірныхъ (°). Но дівпствительно ли эти один обстоятельства побудили Русскихъ установить и у себя такой же праздникъ, или кромъ того они имъли еще къ этому особенный поводъ? Есть указаніе на то, что быль къ этому особенный случай: въ это время въ самой Россін совершались чудеса у иконы свят. Николая (3). А что именно чудеса угодника Божія и радость объ избавленін его отъ поруганія побудили Русскихъ установить этотъ праздникъ, а не распоряжение папы, это со всею ясностію открывается изъ Слова на этотъ праздникъ, --Слова, почти современнаго самому установленію праздника. Въ этомъ Словв все внимание проповвдника сосредоточено на избавленіи мощей отъ поруганія Ту-

<sup>(1)</sup> Г. Вердье вслёдъ за Караманнымъ далъ совершенно превратное толкованіе этому мёсту лётописи. Здёсь сказано: того же лёта (1091) прімде Грекъ митрополичь отъ папы... (Ник. лётопись т. 1 стр. 92). Караманнъ и г. Вердье поняли такъ, что тогда приходилъ посолъ отъ папы?!

 $<sup>(^{2})</sup>$  Обо всемъ этомъ говорится въ Словѣ на праздникъ перенесенія мощей.

<sup>(3)</sup> Истор. еп. Макарія т. ІІ стр. 339 прим. 389.

рокъ и на чудесахъ свят. Николая, но нътъ ни слова, ни намека на установление праздника по распоряжению папы. Возможно ли предположить, чтобы современный проповъдникъ не сказалъ объ этомъ распоряжения, еслибы оно действительно было получено въ Россіи и приведено въ исполнение? Но нътъ нужды дълать такого предположенія. Не могла тогда Россія слушаться папы, потому что, и около этого времени и вскоръ послъ установленія праздника, она обличала Латинянъ въ отступленів отъ истины. Современникъ перенесенія мощей митрополить Іоаннь II и ближайшій преємникь его, митрополить Никифоръ, оставили намъ въ своихъ сочиненіяхъ неопровержимыя доказательства этой истины (1). Повторяемъ опять, что причиною установленія праздника перенесенія мощей свят. Николая было благогование Русскихъ къ атому святому, - благогованіе, которое побуждало ихъ радоваться тому, что святые останки избавлены отъ поруганія невірныхъ и почивають теперь мирно въ странъ христіанской, а слухъ о томъ, что это перенесение произошло по внушению самаго свят. Николая, о чемъ ясно говорится въ укаадиномъ нами Словъ, что въ этомъ новомъ мъстъ святитель источаеть чудеса, и появление этихъ чудесь въ тоже время въ саной Россій, побудели Русскихъ воздать и съ своей стороны не меньшую честь чудотворцу и установить праздникъ въ память перепесенія мощей. Въ этомъ отношеніи Русскіе находились совершенно въ иномъ положении, чъмъ Греки. Греки съ перенесеніемъ мощей святителя Николая въ Баръ, лишились дорогой святыни и, жалья объ этомъ по благоговьнію къ св. угоднику, не могли, судя по-человъчески, ра-

<sup>(&#</sup>x27;) Taume exp. 144-148 m 148-161.

доваться этому событію столько, сколько Русскіе, которые видели въ немъ одно благо, а не наказание себъ или оскорбление своихъ патриотическихъ чувствъ, что Грекамъ, какъ людямъ (повторяемъ), очень естественно было представлять. Такимъ образомъ можно сказать, что Русскіе установили этотъ праздникъ по примъру Латинянъ или лучше по благочестивому соревнованію съ ними, если только знали объ установлении у нихъ этого праздника; но никакъ не по повельнію папы: товельнія этого мы нигдь не видимь даже и не можемь признать его возможнымъ. Темъ более считаетъ невозможнымъ, чтобы Русскіе приняли при этомъ латинскій догмать объ исхожденіи Св. Духа. Самъ авторъ путается и проговаривается, утверждая это. Онъ самъ говоритъ, что латинскій догмать объ исхожденіи Св. Духа утверждень не въ то время, когда установлень быль праздникь перенесенія мощей, т. в. не въ 1089 а въ 1097 г. (1); но въ это время праздникъ у насъ уже былъ установленъ и мы не имъли теперь никакихъ сношеній съ Римомъ: тогда у насъ вовсе не знали объ утвержденіи этого догмата. Какъ бы преклоняясь невольно предъ силою этихъ фактовъ, г. Вердье самъ проговаривается, что Русскіе, установляя праздникъ перенесенія мощей, въ тоже время прикровенно (implicite) приняли и латинскій догмать объ исхожденіи Св. Духа (3). Не клевета ли это на Русскихъ, и притомъ самая злостная и коварная?

Какое же сдълать общее суждение о цъломъ трудъ г. Вердье? Мы сейчасъ высказали это суждение послъдними строками предыдущей статьи, которыя дъйствительно съ совершенною справедливостию можно прило-

<sup>(&#</sup>x27;) CTp. 293.

<sup>(°)</sup> Tanb жe.

жить ко всему труду нашего автора. Но не желая ни въ чемъ и нигдъ оскорблять его безъ настоятельной необходимости къ этому, мы оставляемъ указанное сужденіе наше тамъ, гдв оно высказано, а на весь трудъ г. Вердье взглянемъ съ другой стороны. Какое заключение долженъ былъ вывести изъ него самъ авторъ, если онъ писалъ по убъжденію или изъ желанія искусно ввести въ обманъ православныхъ читателей его статьи? Ближайшее и самое естественное заключеніе следовало бы автору вывести то, какое самъ онъ въ началь статьи объщаль доказать, именно, что Россія католическою (въ смыслъ латинскомъ), католическою во встхъ своихъ основахъ (sic), какъ религіозныхь, такь и національныхь, по крайней мюрь до времень крестовых походовь (La Russie a été catholique, constamment catholique dans toutes ses origines, soit religieuses, soit nationales au moins jusqu'au temps des croisades!? страница 134-первая въ стать г. Вердье). Вотъ что взялся доказать нашъ авторъ! Само собою разумвется послв этого, что заключительная мысль его должна была быть таже самая, ничуть не слабъе, въ противномъ случав каждый читатель имвлъ бы право назвать автора такимъ писателемъ, который даромъ отнимаетъ время и у себя (что впрочемъ у него можеть быть неважно) и, главное, у своихъ читателей. Въ нашемъ разборъ сочиненія г. Вердье мы видъли, что ни одно изъ его общихъ положеній и частныхъ изследованій не доказываеть этой его задачи, видели даже, что по мъстамъ авторъ самъ ослаблялъ ее: но понятно, что все это могло бы не имъть вліянія на общее заключение автора, еслибы онъ былъ твердо убъжденъ въ основной своей мысли; а между тъмъ что же мы видимъ? Передъ нами общее заключеніе

статьи автора подъ особымъ заглавіемъ: «заключеніе» (conclusion), въ которомъ уступка за уступкою, оговорка за оговоркою! Вотъ, повторяемъ, задача автора: La Russie a été catholique, constamment catholique, dans toutes ses origines, soit religieuses, soit nationales au moins jusqu'au temps des croisades,—а воть первая н основная мысль заключенія автора: Россія, лежащая между Востокомь и Западомь была сь самаго начала въ племенных в сношеніях в съ Латинянами и ве состдетвъ сь Греками (что за странное сопоставление искусно подобранныхъ словъ: въ племенныхъ сношеніяхъ en rapport de race-съ Латинянами и по сосъдству de voisinage-съ Греками?!). Въ томъ, что касается ея религозной судьбы, импло перевпсь послыднее вліяніе (т. е. греческое) и иначе не могло быть въ эпоху, когда скандинавскіе и германские народы, связанные угами крови съ Варягами, были только что пріобщены Христіанству, которов на Востокъ сіяло тогда чже во всемь своемь блескъ. Россія іерархически заняла мьсто въ Церкви греческой: чрезъ это въ ней должны были отражаться (elle fut exposée à subir le contre-coup) ест разногласія (конечно съ римскою Церковію), которыя волновали эту Церковь, и она увлечена была къ тому великому уклоненію, которов приготовиль Фотій, т. е. къ раздёленію съ римскою Церковію (стр. 301-302). Въ этомъ взглядів, не лишенномъ, конечно, обстановки Латинянина, нельзя не видъть той основной и соверщенно върной мысли, что русская Церковь отъ начала своего вступила въ тъснъйшее единение съ Церковию греческою, -- въ такое единеніе, которое, выражаясь словами автора, різшало всю последующую судьбу этой Церкви и отражало въ ней все, что происходило важнаго въ Церкви греческой. -- Какой же послё этого могло имёть до-

ступъ къ русской Церкви латинство, если бы даже не было раздъленія между греческою и римскою Церквами до XII го въка, какъ думаеть авторъ? А если такъ, то что такое весь вопросъ о латинствъ русской Церкви до XII въка? Намъ невольно приходить при этомъ на мысль одинъ случай изъ западно-русской полемики по дълу уніи. Одинъ поборникъ единенія Церквей, не менъе ревностный къ этому дълу, какъ и г. Вердье, доказывалъ (въ 1630 г.), что и патріархъ Ісремія II (современникъ началу литовской уніи) тоже былъ въ единения съ папою. На какомъ же основания?--На томъ, что онъ называлъ св. Апостола Петра верховнымъ Апостоломъ?! На такое доказательство одинъ православный писатель (составитель Supplementum Sinopsis стр. 22), отвітиль этому поборнику единенія Церквей извъстною насмъщкою надъ сходастикою: baculum in angulo stat : ergo coelum ruet. Мы никакъ не желали ставить г. Вердье въ положение этого поборника едипенія Церквей; но кажется, это неизбіжно. Къ этому особенно побуждаеть насъ следующая затвиъ мысль автора: удивительное доло ,--- восклицаетъ г. Вердье! вт то самое время, какт Греки начинають расторгать узы единства (съ папою), Русскіе стараются освободиться оть ихь преобладанія (suprématie),-и мы видимь, что когда Керулларій подняль знамя возстанія (противъ папы), Русскіе болье, чемь когда-либо, обращаются нь Латинянамь, умножають сношенія сь ними и нъкоторымь образомь протестують противь схизмы, -- протестують всимь тимь, что получили оть Латинянь, и встые тъме, что име сами давали (т. е. брачными союзами и сношеніями политическими стр. 302-303). Поистинъ: coelum ruet, quoniam baculum in angulo stat! Избраніе для Россіи митрополита изъ Рус-

синкъ было за изсколько леть (1051 г.) до того времени, когда патріархъ Михаилъ Керулларій началъ обличать папу (1054 г.), -- и удивительная вещь: въ то самое время, когда у насъ повидимому ослабъло единеніе съ Грецією, въ то самое время (1051 — 1054) основывается въ Россіи кіевопечерская обитель, основывается по благословенію и образцу Греціи, вступаеть съ Константинополемъ въ самое тесное единеніе и ниветь съ нимъ почти ежедневныя сношенія (1), а русскіе ниязья въ то самое время, когда изъ Рима въ Константинополь и обратно перелетають анавемы, принимають къ себв митрополитовъ Греновъ, заключають брачные союзы съ греческимъ дворомъ, даже русскія княжны вздять туда (°) и, что еще удивительные, къ тому времени, когда, по сознанію автора, созр'вло уже раздъленіе Церквей и когда вивсть съ твиъ должны были, по его мысли, также созрать въ Русскихъ нелюбовь иъ Грекамъ и любовь къ Латинянамъ, въ Россіи давноуже проповёдуется обязанность не имъть общенія съ Дативинами (°), и русскіе князья тімь или другимь путемъ убъждаются въ этомъ и предпочитають заключать брачные союзы съ ближайшими своими сосъдями-язычниками Литовцами (1) и, что еще болбе удивительно, въ началъ XIII стольтія они разрушають въ Кіевъ латрискій монастырь, основанный здісь по неотступной просьбъ Латинянъ, и съ увъреніемъ, потомъ нарушеннымъ-не распространять отсюда латинства, и изгоняютъ

<sup>(1).</sup> Истор. рус. Церк. ев. Макарія т. 2. стр. 32. 43.

<sup>(2)</sup> Истор. Карама. т. 2. стр. 53, 60, 85 по наданію Эйнераннга.

<sup>(3)</sup> Послан. преп. Өеодосія къ Изяславу.

<sup>(4)</sup> Православіе и русская народность въ Литвъ. Христ. Чт. 1851 г. мъсяцъ Май стр. 3-70.

латинскихъ проповъдниковъ ('). Послъ всего этого сказать, что всъ сужденія автора не болье, какъ современное западно — европейское распространение схоластическаго силлогизма: baculum in angulo stat: ergo coelum ruet, — сказать это слишкомъ мало, и мы не затруднились бы выбрать изъ той-же западно-русской полемики объ уніи выраженія болье приличныя для г. Вердье, но удерживаемся отъ этого, потому что встръчаемъ у него въ концъ заключенія такія слова, рядомъ съ которыми не должны стоять никакія різжія выраженія человіческого негодованія, - встрічаемъ слова св. Писанія, которыхъ не можемъ не выписать. Призвавъ Русскихъ изучать свое историческое начало и гадая подобно Гагарину о невероятномъ будущемъ, когда они сдвлаются Латинянами, авторъ нашъ такъ заключаеть весь свой многотрудный и неблагодарный трулъ: неужели имъ (Русскимъ) не придется когда-нибудь сказать объ ней (латинской Церкви) сльдующія слова священного Писанія, обращенныя къ премудрости: пріидоша (же) мнь благая вся вкупь съ нею и безчисленно богатство рукама ея... не въдъхъ же ю родительницу быти сихь (°). Мы не станемъ убъждать автора въ томъ, что эти слова св. Писанія нужно въ настоящемъ случав прилагать не къ латинской, а къ греческой Церкви и что такъ объяснить ихъ всякій върный сынъ Церкви русской; но мы желали бы знать, можеть-ли авторъ прибавить къ выписаннымъ словамъ св. Писанія слідующій затімь стихь оттуда же, относя его уже къ греческой Церкви: нелестив научихся, бего зависти преподаю и бозатства ея не сокрываю (3).

<sup>(&#</sup>x27;) Dlugosz. T. 1, crp. 149.

<sup>(°)</sup> Hpem. Conom. ra. 7, ct. 11-12.

<sup>(3)</sup> Тамъ же ст. 13.

Очень можетъ быть, что авторъ не затруднился бы сказать и эти слова о своемъ трудв, потому что правила језуитскаго ордена, къ которому принадлежить онь, дозволяють свидетельствовать ложь словами св. Писанія (Книга секретныхъ правиль іезуитовъ литовскихъ); поэтому наше обращение къ совъсти автора совершенно напрасно. Сознаемся въ этомъ откровенно и обращаемся въ заключение къ нашимъ читателямъ. Можетъ быть кто-либо изъ нихъ готовъ предложить намъ вопрось: стоить ли такое сочинение опроверженія и не лучше ли подобные грвхи латинскаго Запада покрывать христіанскимъ молчаливымъ терпівніемъ? Да, всв положенія автора действительно не стоять опроверженія, тімь боліве, что все главное въ нихъ давнымъ давно высказано и опровергнуто, особенно въ западнорусской полемик' по д'и уніи. Но есть въ сочиненін г. Вердье особенности, которыя не должны быть оставляемы безъ вниманія и теперь. Старыя, давно опровергнутыя мысли этой статьи облечены здёсь въ новышую западно-европейскую ученую художественность со всеми обманчивыми признаками начитанности, глубокихъ соображеній, безпристрастныхъ сужденій, проникнутыхъ повидимому самою благородною, а на дълъ-примърно-језуитскою любовію къ Россіи. Вотъ что собственно делаеть статью г. Вердье стоющею обличеній, и особенно въ пастоящее время, когда новъйтіе поборники латинства, сочинители всякихъ басень о Церкви восточной, имъя сами недостаточное убъждение въ истинъ своихъ бездоказательныхъ хитросплетеній, обыкновенно ждуть оть насъ послёдняго и самаго важнаго для нихъ доказательства ихъ мнимой истины-ждутъ нашего молчанія.

# СЛОВО

ВЪ ДЕНЬ ВОСШЕСТВІЯ НА ПРЕСТОЛЪ БЛАГОЧЕСТИВЪЙШАГО ГОСУДАРЯ ПМПЕРАТОРА АЛЕКСАНДРА НИКОЛАЕВИЧА (').

Восшествіе на престолъ Государя Императора есть заря новыхъ надеждъ для отечества. Продолженіе парствованія есть осуществленіе сихъ надеждъ. Каждогодное торжество въ этотъ день есть оживленіе прежнихъ надеждъ и зарожденіе новыхъ.—Но чего такъ усильно желаетъ народъ?—Благоденствія. Чего желаетъ и о чемъ такъ дѣятельно заботится Благочестивѣйшій Государь Императоръ? О благоденствіи народа. Къ чему направлены всѣ усилія государственныхъ мужей? Къ тому, чтобъ устроить благоденствіе народа.

Чего бы кажется недоставало къ тому, чтобъ сіе благоденствіе наконецъ и состоялось!! — И однакожъ оно всегда только въ желаніи, только въ ожиданіи, всегда впереди, какъ блаженный предѣлъ усилій, какъ мъсто упокоенія отъ трудовъ. Что же? Не мечтательное ли благо есть это благоденствіе, и благонадежное стремленіе къ нему не есть ли обманъ самолюбиваго

<sup>(1)</sup> Произнесено въ Исак. соборъ Р. А. А. О.

сердца? Нѣтъ. Оно не можетъ быть мечтою, ибо такъ обще и такъ глубоко лежить въ душѣ и сердцѣ всѣхъ: только надобно правильно понять его, въ свойственной мѣрѣ ожидать, и идти къ нему прямымъ путемъ, а главное положить ему прочное основание и никакъ не позволять себѣ сдвигаться съ него.

Мужу падшему сказалъ Господь: проклята земля въ дъльжь твоихъ, въ печальжь снъси тую вся дни живота твоего. И женъ падшей: умножая умножу печали твоя и воздыханія твоя: вь бользньхь родиши чада твоя (Быт. 3, 16. 17). Следовательно, благоденствіе, какъ безбъдная жизнь-въ довольствъ, покоъ и безпрерывныхъ утъхахъ, — не есть удълъ человъка на землъ. Не достанетъ у насъ ни умънья, ни силъ измънить это опредъление неложнаго Бога и землю превратить въ рай — потерянный. Соломонъ заботливо искалъ благоденствія, перепробовалъ всв пути и средства къ тому,-и увърился, что всв опоры его на земль не прочны: все суета... И чымь же заключиль? Бога бойся и заповъди его храни, яко сіе всякъ человъкт (Еккл. 12, 13). Вотъ все, что можетъ быть прочнаго въ стремленіяхъ и трудахъ человіка и цілыхъ государствъ: Бога бояться, ревновать объ угожденіи Ему, Ему себя подчинять и предавать, чтобъ быть увъреннымъ, что истинный Богъ есть нашъ Богъ-и мы люди Его. Не исключаеть это попеченій и заботъ объ улучшеній своего быта; но указываетъ одпу неизманную основу при всахъ изманчивыхъ случайностяхъ нашей участи. Нельзя ли по крайней мъръ, подумаетъ кто, на этомъ несомивниомъ благоволения Божіемъ основать надежду вседовольнаго счастія и непрерывнаго благоденствія? — Нътъ. На этомъ утверждается не непрерывность благоденствія, а непрерывность Божія попечительнаго устроенія нашей участи во благо намъ существенное и вѣчное, —и только; а благоденствіе въ воль Божіей. Всеблагій Богъ иногда наказываетъ и того, кого любитъ, и біетъ того, кто пріятенъ ему. Что же остается дѣлать? Въ стремленіи къ благоденствію, отъ котораго мы отказаться не можемъ, паче всего заботиться о благоугожденіи Богу, предавая свою участь въ попечительное распоряженіе Его отеческой къ намъ любви, — въ увѣренности, что Онъ все устроить въ насъ къ лучшему, —заботиться о томъ, чтобы Богъ имѣлъ насъ своимъ народомъ, любилъ насъ, не оставлялъ, не отвергалъ. Въ благоволеніи Божіємъ къ намъ — наша благопадежность; въ отверженін—отчаяніе и пагуба.

Чъмъ же привлечь къ себъ сіе Божіе благоволеніе и какъ быть увтреннымъ въ немъ?---Господь приходиль на землю, и основаль здесь св. Церковь свою, въ которой объщалъ пребывать во вся дни до скончанія въка, наименовавъ ее дъвою чистою, невъстою своею, скиніею Божіею съ человіки. Итакъ, пока будемъ истинными сынами Церкви православной, -скинія Божія будеть въ насъ, и Богъ будеть обитать среди насъ. Онъ будетъ нашимъ Богомъ и мы будемъ людьми Его. Свидътельствомъ этого чадства Богу съ нашей стороны служить любовь къ св. Въръ и ревность къ устроенію своей жизни частной и общей по духу сей Въры и указанію Церкви. Пока будеть сія ревность, будеть въ насъ то, что пріятно Богу, что привлекаетъ Его милость и низводитъ благоволительное попеченіе, — и Онъ никогда не оставить насъ. Правда, и при этомъ могутъ быть гръхи и частные и

общіе, могуть быть прогиваленія Бога даже великія; но онв вызовуть только исправительное наказаніе, а не отверженіе разрушительное и истребительное: накажеть Господь и помилуеть.

Послъ сего видите ли, въ чемъ бичъ народа и окончательный подрывъ всёхъ основъ его благоденствія?! Въ томъ, если охладветь въ немъ духъ ревности ко св. Върв и богоугодной жизни. По мерв того, какъ будетъ расти это охлаждение, будетъ отдаляться отъ него Божіе благословеніе и приближаться Его отверженіе. Созрветь охлажденіе, - будеть произнесено и окончательное отвержение, а съ нимъ всякое нестроеніе, смятеніе и пагуба. Тако яко обуморень еси, и ни тепль, ни студень, изблевати тя оть усть моих в имамь (Апок. 3, 16). Итакъ, ревнителямъ и учредителямъ народнаго благоденствія паче всего заботиться должно о томъ, чтобъ равнодушіе къ Въръ и Церкви (индифферентизмъ) не охватило всего отечественнаго тела,-и следов. отдалять все пріемы, которые могуть располагать, вести и ввергать народъ въ эту бездну.

Что же бы такое могло быть? Очень многое, но воть главнийшее.....

Прежде всего, неправильное понятіе о въротерпимости и дъйствованіе по нему. Истинная въротерпимость искренно любить и благоговъйно чтить единую св. Въру свою, ревнуеть о чистотъ и славъ ея, радуется возвышенію ея; но при этомъ даетъ мъсто близъ нея и другимъ върамъ, не потому что считаетъ ихъ равночестными ей, равно истинными и спасительными, а по снисхожденію къ немощамъ заблуждающихъ. Она не тъснить, не гонить, не преслъдуеть;

но вмёстё не упускаеть случая, съ любовію, указывать заблуждение и предлагать свободному убъждению и совъсти выборъ лучшаго. Такая только терпимость и умъстна въ нашемъ отечествъ, гдъ по основнымъ государственнымъ законамъ господствующая в фра есть св. Въра православная. Господствующая: слъд. надъ всвми другими возвышающаяся, повсюду и во всемъ одна видимая, -- проходящая во вст отрасли народной жизни, все собою направляющая, освящающая и оживнарода, окрыленіе его духа, ляющая. Она радость возбужденіе высокихъ порывовъ. Правительство православное терпитъ не свое православіе: но при своемъ православіи, любимомъ, чтимомъ И возвышаемомъ, терпить другія віры, держа ихъ однакоже въ тіни. Пока будеть у насъ соблюдаться такой порядокъ, нечего опасаться охлажденія къ Въръ, и слъд. отверженія Божія.

Но къ несчастію, — в ротерпимость можеть принимать направленія ложныя и уклоненія отъ своего значенія, опасныя и пагубныя. Можеть образоваться такое положеніе: терпъть в ру вообще. Это предполагаеть, что общественные дъятели заняты другими, болье значительными вещами, а В ру только изъ снисхожденія терпять, допускають какъ д ло неважное, несущественное, не худое, но и не столько ц ное, чтобъ ею заниматься. Можеть быть постановлено в такое правило: терпъть вст в роди в родинаково ц нить всякаго рода в ру, не давая преимущества никакой, ставя ихъ вст на одной линіи, подъ одинъ уровень.

Гдъ припято первое направленіе, тамъ письменно и устно говорять: въра — дщерь неба, мы же земные; намъ до пея дела нетъ, пусть и она не метается въ дела наши. Намъ нужны граждане, а не жрецы, — делени общественные, а не миссіонеры. Где принято второе направленіе, тамъ говорятъ и пишутъ: веруй, какъ хочешь, только будь веренъ и честенъ. Пусть капище и мечеть, синагога и Церковь одинаково высятся, только бы не метали другъ другу и не возмущали общественнаго порядка.

Первое направление дышетъ невъриемъ, а второе обпаруживаеть отсутствіе всякаго уб'яжденія и пахнетъ мертвымъ безразличіемъ въ въръ (индифферентизмомъ). То и другое пагуба для благочестивой жизни народа, а у насъ сверхъ того-государственное преступленіе, какъ нарушеніе кореннаго государственнаго постановленія и след. коренныхъ условій государственной жизни. Такія положенія и мысли, доходя до слуха народа, набрасывають тынь на чтимую имъ Въру и колеблютъ его любовь къ ней, мутять его понятія о ней, поставляють въ нерышительность и недоумбніе, охлаждають и отчуждають отъ нея. И это темъ успешнее, чемъ открытее и гласнее такія же начала входять въ порядки жизни, въ письменность, воспитаніе, обычаи, поговорки. Всл'ядствіе же сего неизбъжно омертвъетъ духъ, прекратятся дъла самоотверженія, разслабнеть энергія. Все сдёлается вялымъ, долупреклоннымъ, земнымъ. Народъ тогда-мертвый трупъ безъ духа жизни. А такому чего ожидать, кромъ презрънія отъ людей и отверженія отъ Бога? И вотъ отъ чего да избавитъ насъ Господь!

 Во вторыхъ, — неправильное паправленіе дѣятельности народа, его заботъ, желаній, попеченій, или,

какъ говорять, неправильное развитіе стихій народной жизни. Общество или государство въ составъ своемъ есть тоже, что человъкъ. Какъ человъкъ имъетъ духовную и тълесную сторону; такъ есть своя духовная и вещественная сторона и въжизни государственной. У человъка духъ знаетъ Бога, боится Его, старается угождать Ему, ревнуетъ о спасеніи души и готовится къ въчности, толо требуетъ пищи, одежды, жилища, довольства, выгоднаго положенія вовнъ и проч. Въ государствъ духовную сторону составляетъ св. В вра со всвии своими спасительными двиствіями и учрежденіями, вещественную — всѣ способы вившняго благосостоянія: земледівліе, промышленность, искусства и проч. Какъ у человъка главная забота должна быть обращена на духовную жизнь, а подъ ограниченіями съ ея стороны уже и на тълесную; такъ и въ государствъ выше всего должна стоять св. Въра, а все другое должно подчиняться ей и ею управляться. Это законъ или образецъ (норма) правильнаго развитія стихій жизни человька и народа! Какъ у человька, когда онъ заботится исключительно только о тёлё и тёлесномъ, слабъетъ и гаснетъ духъ; такъ и въ государствъ, если вся забота обращена только на одно внъшнее, вещественное, Въра неизбъжно слабъеть, умаляется и наконецъ совсъмъ исчезаетъ.

Положите, что въ какомъ-нибудь государствѣ, въ глазахъ народа, составляется предпріятіе за предпріятіемъ,—и все въ видахъ благоустроенія одного внѣшняго быта, книги за книгами выходятъ, и всето о земледѣліи, то о торговлѣ, то о путяхъ сообщенія, мануфактурахъ и проч. и проч., въ обществѣ ◆только и рѣчей слышится, что все о томъ же,—всю-

ду вокругъ видятся элопоты, заботы и суета все о томъ же, какъ будто кромѣ земли ничего нътъ, и кром в земных в надеждъ-нечего ожидать. Что тогда должно произойти въ этомъ народъ, - особенно если къ тому еще вст порядки семейной и гражданской жизни не напоминають ни о чемъ высшемъ, собы препровожденія свободнаго времени обращены только на утёхи и удовольствія, а туть встрічаются распоряженія, въ которыхъ очевидно не взята во вниманіе сообразность ихъ съ духомъ Віры (балаганы),что должно произойти въ настроеніи этого народа? Тоже, что происходить, въ человъкъ, когда онъ питаеть и грветь только свою плоть, т. е. ослабление духовной стороны, или иначе охлаждение къ Въръ. Ибо при такомъ порядкъ дълъ, естественно отклонится вниманіе народа отъ св. В'вры, отнимется время, которое посвящалось на дела ея, выступять другія дъла и заслонятъ собою ликъ Церкви; онъ отвыкнетъ отъ ней, охладбетъ къ ней, разлюбитъ ее и наконецъ совстви забудеть. И начнуть тогда, какъ общественное мивніе, гласно выражать такія мысли: область Ввры идеальная (невидимая); мы держимся болье твердаго, положительнаго, какъ и въкъ нынъ болье положительный, - а въ другомъ місті прибавять къ тому: идеальное-міръ призраковъ фантазіи. Такъ волна за волною отбиваеть отъ берега утопающаго, пока не поглотить его бездна морская! Еще, можеть быть, долго останется вившняя форма жизни по вврв, но что будетъ значить это безъ внутренняго духа въры? Погаснеть духъ въры, - народъ сдълается непотребнымъ предъ Богомъ, и будетъ отверженъ отъ лица Его. А богоотверженному чего ожидать, кром'в разстройства, раздѣленія, рабства и разсѣянія! Начало же сей бѣды въ чемъ? Въ томъ, что неправо заводять дѣло развитія стихій народной жизни, забывъ, что народъ не тѣло только, но и духъ. Такъ-то, и ревнуя о благоденствіи, можно,—не намѣренно, можетъ быть, но не безвинпо, — уничтожать и разстроивать истинныя основы сего благоденствія.

Къ томуже ведетъ множество другихъ, ничтожпыхъ на видъ, но сильпыхъ по увлекательности делъ и навыковъ. Это-ложный стыдъ, по которому скрывають дёла вёры и высказывають только свётскость и свободную независимость отъ всякихъ ограниченій, открытое пристрастіе къ новому и гласное нерасположеніе къ старому безъ различія, излишпія прптязанія, усвояемыя тъмъ, кто слыветь образованнымъ, не вникая въ свойства ихъ образованности, -- пристрастіе къ модамъ, забавамъ, остротамъ, насмѣшливости, каррикатурамъ, пустословію, пустомыслію, праздности и проч... Все это мелочныя привычки; но какъ они замѣчаются наиболѣе въ кругу видномъ, то вызываютъ подражаніе и такимъ образомъ входять въ жизнь и управляють ею а, выражаясь въ положеніяхъ, составляють кодексь законовь свъта, или основоположенія общественныхъ мивній. Гав не слышится, на примъръ: такъ принято.... что скажутъ?... можно ли образованному?... это старое.... нынъ не то время и проч...? Очевидные предразсудки, отъ которыхъ однакожъ пикто не заботится и не считаетъ нужнымъ очистить себя. Таковъ духъ времени-бездушный, предъ которымъ все преклоняется, и который чемъ боле расширяетъ свою область, тъмъ болъе распространяетъ мертвенность, претворяя разумныхъ людей въ автоматовъ, движущихся не извъстно по чьей силъ и по чьему вельнію и предустроенію. Духъ времени—духъ кпязя въка. И всякому понятно, какъ естественно ему погашать духъ въры въ Господа, разрушившаго власть его, отчуждать отъ Церкви и поселять къ ней холодность и равнодушіе. Все это такъ и бываетъ; и зло растетъ все болье и болье, переходя отъ высшихъ къ низшимъ, изъ столицъ въ города и села, пока не сообщится всъмъ и изъ всъхъ не составить одного, отвергшагося отъ Бога и Богомъ отверженнаго народа.

Вотъ съ какихъ сторонъ можетъ угрожать намъ опасность!

Стоящій въ пристани соображаетъ всв случайности плаванія, и плывущій по безопаснымъ м'єстамъ, зная, гдв впереди есть подводные камни, не выпускаеть ихъ изъ мысли, и заботливо направляетъ корабль свой такъ, чтобы не попасть на нихъ по неосторожности. Будемъ молиться, чтобъ Господь всемъ, деятельно участвующимъ въ управлении нашимъ отечественнымъ кораблемъ, даровалъ и очи видъть и умънье миновать подводные камни, стоящіе на пути его плаванія, -- на столько, на сколько у встава есть произволенія и благожеланія. Да дасть имъ Господь память о простомъ изреченномъ Имъ правилъ: сія подобаеть творити, и онъхъ не оставляти (Мато. 23, 23). Много у насъ заботъ, трудовъ, предпріятій; но все это кругъ дёль, которыхъ оставлять только нётъ необходимости. Что же подобаетъ творить? Такъ вести дела наши, чтобъ чрезъ охлаждение къ св. Въръ, не потерять намъ благоволенія и благословенія Божія; ибо оно источникъ всякаго блага. Но благодарение Господу,-мы

им вемъ върныя ручательства, что такая бъда можетъ не постигнуть насъ. Первъйшее и живъйшее желаніе благочестивъйшаго Государя Императора есть, чтобы свътъ Въры православной освъщалъ паче и паче и умы и сердца народа. Народъ любитъ св. Въру и дорожитъ ею паче всего. Что остается? Остается дъйствовать, по желанію Государя Императора и сообразно съ духомъ народа, не оставляя полезнаго, но и не жертвуя ему необходимымъ.

Да пріимуть всё государственные діятели и оть лица Церкви напоминаніе о томь, съ молитвою о благопоспівшеніи имь въ семь святомь діль. О чемь и не престанеть она умолять милосердаго Господа, зная, что ударь мысли или желанія изъ души не доходить до члена, къ которому направлень, если не дійствуеть посредствующій органь, и что лучь изъ солнца, устремленный на предметь, не дойдеть до него и не освітить его, если пересічеть какое-либо носредствующее тіло его, или уклонить по другому направленію. Аминь.

#### PATL

#### въ день рождества христова,

сказанная преосвященнымъ макаріемъ, епископомъ тамвовскимъ и шацкимъ, въ каоедральномъ соборъ 25 декабря 1858 года.

Слава въ вышних Богу и на земли жире (Лук. 2, 14).

Слава въ вышнихъ Богу, — взываемъ мы нынѣ, свѣтло торжествуя рождество нашего Спасителя. Была страшная брань на замли, брань людей противъ Бога и между собою, брань, длившаяся слишкомъ пять тысячъ лѣть, сопровождавшаяся всякаго рода бѣдствіями для грѣшнаго рода человѣческаго, брань, угрожавшая ему вѣчною погибелію. Но пощадилъ Господь свои заблудшія созданія: Онъ послаль въ міръ своего единороднаго Сына—примирилъ, прекратилъ несчастную брань и дароваль землѣ миръ.

Слава въ вышнихъ Богу, — взываемъ мы нынѣ, торжественно воспоминая избавленіе нашего отечества отъ нашествія Галловъ и съ ними двадесяти языкъ. Была страшная брань въ предълахъ земли русской. Цълыя области ея были опустошены, грады и веси обращены въ развалины, десятки тысячь православныхъ воиновъ положили за Въру и отечество животъ свой; сама первопрестольная столица царства была принесена въ жертву всессожженія; гордый врагъ торжествовалъ и готовился наложить цъпи рабства на всю Россію. Но помиловалъ Господь своихъ рабовъ, обративщихся къ нему съ слезами покаянія; Онъ даровалъ твердость и мужество нашему Царю, мудрость нашимъ вождямъ, храбрость нашимъ воинамъ; Онъ подвигъ за насъ самыя стихіи природы,—и грознаго врага не стало на землъ русской; Богъ даровалъ ей миръ.

Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ! Но, братіе мои, прославляя нынъ Бога за тотъ миръ, какой даровалъ Онъ всей землъ, всему роду человъческому, низпосланіемъ на землю своего единороднаго Сына, участвуемъ ли мы и сами въ этомъ благодатномъ миръ, пользуемся ли его плодами? Сынъ Божій, нын'в родившійся по плоти, прежде всего примирилъ насъ съ Богомъ, принесъ самаго Себя въ умплостивительную жертву за насъ и пріобръль намъ средства очищаться отъ гръховъ, быть чадами небеснаго Отца и благоугожждать Ему доброю жизнію. А мы действительно ли чисты отъ гръховъ, дъйствительно ли благоугождаемъ нашему небесному Отцу? Ахъ, не воюемъ ли и мы противъ Него, не огорчаемъ ли Его своими беззаконіями не только не менте, но даже болве тъхъ, которые жили до рождества Христова? Сынъ Божій, родившійся нынъ по плоти, примприлъ насъ между собою, когда даровалъ всемъ намъ едину въру, едино крещение и прочія таинства, и запов'ядаль намъ самую высокую взаимную любовь, когда призвалъ всехъ насъ во единое благодатное царство свое-царство мира и любви.

А между нами не господствують ли иногда такія же раздѣленія: несогласія, ненависть и вражда, какія господствовали между язычниками? Гдѣ она—эта святая, безкорыстная взаимная любовь, которою должны отличаться христіане?Гдѣ снисхожденіе другь къ другу, прощеніе обидъ, любовь къ самимъ врагамъ?

Равнымъ образомъ, прославляя нынъ Господа за тотъ миръ, который даровалъ Онъ нашему отечеству избавленіемъ его отъ страшныхъ враговъ, содъйствуемъ ли мы и сами, каждый по мърв силь, къ продолженію и утвержденію этого вожделівнаго мира, составляющаго первое условіе всякаго преспінія народнаго? И въ настоящее особенно время, когда нашъ благочестивъйшій Монархъ все свое вниманіе обратилъ преимущественно на внутреннее благоустройство своего обширнаго царства, на водворение мира, довольства и счастия между всеми ссоими подданными, между всеми классами общества отъ высшихъ до самыхъ низшихъ, искренно ли мы сочувствуемъ благимъ намфреніямъ о пасъ Помазанника Божія, правильно ли понимаемъ вѣщанія Его сердца, дівятельно ли отзываемся на Его отеческій призывъ? Истинный миръ, довольство и счастіе въ государств'в возможны только тогда, когда вс'в члены его будуть съ ревностію исполнять обязанности своего званія, руководясь строгою справедливостію и безкорыстіемъ, -- когда не только частныя лица, но и цёлыя сословія будуть заботиться не о собственныхъ только выгодахъ и преимуществахъ, а гораздо болве о благь общемъ, будутъ готовы на всякаго рода жертвы, по указаніямъ державной власти, --когда и между частными гражданами и между цёлыми сословіями не только не будеть ни тайной, ни тымь болье явной непріязни, ненависти, зависти, напротивъ будуть цар ствовать довѣріе, единодушіе, любовь, основанныя на вааимныхъ уступкахъ, благодѣяніяхъ и уваженіи.

Братіе мои по въръ и отчизнъ! Когда Христосъ родился, тогда мудрецы Востока принесли ему дары: злато, смирну и ливанъ (Мато. 2, 11). Лучшіе дары, какіе мы нынъ можемъ принести Ему, какъ христіане, будуть тъ, если мы посцъщимъ примириться съ нашимъ Отцемъ небеснымъ чрезъ искреннее покаяніе и примириться съ нашими ближними, простивъ имъ всъ согръшенія противъ насъ, вольныя и невольныя. Лучшіе дары Ему нын'т отъ насъ, какъ сыновъ Россіи, будуть тъ, если мы дадимъ объть свято совершать отсел'в свое общественное служение, всецило сочувствовать и соотвътствовать отеческимъ понеченіямъ о насъ нашего благочестивъйшаго Государя, и не щадить никакихъ трудовъ, никакихъ жертвъ для мира, благоденствія и процвътанія нашего возлюбленнаго отечества. Аминь.

### **CAOBO**

## на новый годъ,

сказанное преосвященнымъ макаріемъ, епископомъ тамбовскимъ и шацкимъ въ канедральномъ соборъ 1 генваря 1859 года.

Заповыдь новую даю вамь: да любите другь друга, яко-же возлюбихь вы (Іоан. 13, 34).

Для новаго года, Братіе мои, я не нахожу ничего лучше сказать вамъ, какъ повторить и изъяснить
новую заповъдь, данную намъ нашимъ Спасителемъ и
заключающуюся въ Его словахъ: заповъдь новую даю
вамъ, да любите другь друга, якоже возлюбихъ вы. Кромъ того, что эта заповъдь есть новая, въ ней указывается такое благо, котораго весьма прилично нынъ,
въ денъ новольтія и нашихъ взаимныхъ благожеланій,
пастырю Церкви пожелать своимъ возлюбленнымъ духовнымъ чадамъ.

Заповидь новую даю вамт. Отъ чего, спросите, Господь нашъ заповъдь о любви къ ближнимъ назвалъ новою, когда она была и въ ветхомъ завътъ? И тамъ ясно было сказано: возлюбиши ближняю своего, яко

само себе (Лев. 19, 18), — и целыя шесть заповедей изъ десяти посвящены были подробнъйшему раскрытію именно этой одной. Но замътъте, -- въ ветхомъ завътъ было сказано: люби ближняго, какъ любишь самого себя; а въ новомъ Спаситель заповъдуетъ намъ: любите другъ друга, какъ Я возлюбилъ васъ. Это значить: любите другь друга болье, нежели любите самихъ себя. Ибо Спаситель возлюбилъ насъ до самопожертвованія: онъ, будучи истиннымъ Богомъ, ради насъ-гръшныхъ себе умалиль, гракь раба пріяль, содълался человъкомъ, ради насъ-гръшныхъ смириль себе, послушливь бывь даже до смерти, смерти же крестныя (Фил. 2, 7. 8). Въ ветхомъ завътъ, если не по буквъ, то по духу было сказано: возлюбиши искренняго твое-10 и возненавидиши врага твоего (Мато. 5, 43). А въ новомъ завътъ говоритъ намъ Спаситель: любите враги ваша, благословите кленущія вы добро творите ненавидящымь вась и молитеся за творящих вамь напасть и изгонящія вы (Мато. 5, 44). И самь Онъ возлюбилъ насъ, когда мы еще были его закоренълыми врагами по своимъ гръхамъ, и положилъ за насъ самую душу свою для прекращенія нашей вражды; самъ онъ возлюбилъ насъ до конца (Іоан. 13, 1), не смотря на то, что мы досель не престаемъ оскорблять Его своимъ противленіемъ Его воль, нарушеніемъ Его заповъдей. Въ ветхомъ завътъ было сказано: око за око и аубь за зубь (Мате. 5, 38). А въ новомъ заповъдуется намъ не только не противиться элу (-39), не воздавать зломъ за зло (Кол. 5, 15), но и побъждать благимъ злое (Рим. 12, 21) и прощать ближнимъ всякія обиды даже до седьмидесяти кратъ седмерицею (Мате. 18, 22). Понятно ли, въ какомъ смыслѣ заповѣль о

любви другъ къ другу, данная намъ Господомъ, есть заповъдь новая? Она нова по высотъ той любви, которую Онъ внушаетъ намъ и совершеннъйшій образецъ которой представилъ самъ. Истинно-новою явилась она въ міръ, когда изрекъ ее Сынъ Божій; потому что прежде люди не знали и ни отъ кого не слышали такой высокой заповъди.

Но всмотритесь, каждый, въ самихъ себя: не нова ли эта заповъдь и для насъ-христіанъ, хотя со времени изреченія ея протекло уже болье восемнадцати въковъ, и мы знаемъ ее, быть можетъ, еще съ тъхъ поръ, какъ только начали изучать евангельскій законъ? Не нова ли она не для нашего ума или памяти, а для нашего сердца? Извъдали ли мы ея силу и значеніе собственнымъ опытомъ? Не нова ли она для нашей и жизни дъятельности? О, если нова; то молю васъ о Господъ, позаботьтесь усвоить ее себъ, по крайней мъръ, съ новаго наступающаго льта.

Любовь къ ближнимъ и сама по себъ есть великое благо для человъка: это такое святое и вмъстъ сладостное чувство! Особенно же любовь въ томъ видъ, въ какомъ предписывается она намъ новою заповъдію Спасителя,—любовь, простирающаяся до самопожертвованія, до прощенія обидъ, до воздаянія добромъ за зло, сколько заключаетъ въ себъ высокаго, благороднаго, героическаго! Какъ возвыщаетъ она человъка и въ собственныхъ глазахъ и предъ очами бляжнихъ!

Любовь къ ближнимъ, по новой заповѣди Спасителя, есть величайшее благо для нашего быта житейскаго. Отчего происходитъ большая часть нашихъ бѣдствій и скорбей въ жизни? Оть недостатка взаимной христіанской любви между нами. Мы завидуемъ другъ другу, зложелательствуемъ, полагаемъ препятствія на пути, часто мстимъ, не желаемъ другь другу уступить, помочь, оказать снисхожденіе, руководясь премиущественно самолюбіемъ и своекорыстіемъ,—и страдаемъ, страдаемъ много другъ отъ друга. А какъ все улучшилось бы вокругъ насъ, еслибы мы всѣ начали водиться искрепнимъ христіанскимъ братолюбіемъ! Сколько свѣта и радости пролилось бы въ нашу скорбную жизнь, при нашихъ взаимныхъ—благожелательствѣ, уступчивости, содѣйствіи и всякаго рода услугахъ и благодѣяніяхъ!

Любовь къ ближнимъ, по новой заповъди Спасителя, есть величайшее благо для жизни гражданской. Проникнутый этою любовію, съ какою ревностію каждый изъ насъ посвящалъ бы свои силы и труды на пользу общественную! Съ какимъ благодушіемъ и кротостію переносилъ бы всѣ неудачи, даже несправедливости и притѣсненія, встрѣчающіяся на служебномъ поприщѣ! Какихъ жертвъ не согласился бы принесть, въ случаяхъ нужды, па олтарь отечества!

Но,—главное, любовь къ ближнимъ, по новой заповъди Спасителя, есть величайшее благо для жизни собственно христіанской. Безъ этой любви никакія духовныя дарованія и совершенства христіанина не могуть имъть цъны. «Если бы я, учить св. Апостолъ, говорилъ всъми языками человъческими и даже ангельскими, а не имълъ любви, я—не болье, какъ мъдъ звънящая, или кимвалъ звяцаяй». Этого мало: «если я имъю даръ пророчества, проникаю всъ тайны и знаю все, если имъю даже всю въру, чтобы переставлять горы, но не имъю любви,—я ничто». Еще болъе: «если я раздамъ всъ имънія мои нищимъ, если

предамъ трло мое на сожжение, а не имъю любви,мив ивть никакой пользы» (1 Кор. 13, 1—3). Самое высокое самоотвержение и безкорыстие, самое мученичество безъ христіанской любви ничего не значатъ. Въ другихъ мъстахъ тотъ же Апостолъ называетъ любовь къ ближнимъ союзомъ совершенства (Кол. 3, 14), исполнением закона (Рим. 13, 10). Отъ чего? Отъ того, что она, по самымъ свойствамъ своимъ, способна удерживать насъ отъ всякаго зла и вести ко всякому добру. Вотъ какъ изображаетъ эти свойства св. учитель языковъ: любы долготерпить, милосердствуеть, любы не завидить, любы не превозносится, не гордится, не безчинствуеть, не ищеть своихь си, не раздражается, не мыслить зла, не радуется о неправды, радуется же о истинь: вся покрываеть, всему въру емлеть, вся уповаеть, вся терпить (1 Кор. 13, 4-7). Кто не согласится, что такова дъйствительно христіанская любовь, и что изъ нея, какъ изъ добраго съмени, могутъ произрастать всѣ добродѣтели христіанина?

Прибавьте ко всему сказанному еще то, что любовь христіанская къ ближнимъ, всегда неразлучная съ любовію къ Богу, есть благо, никогда непрестающее, въчное. Нынъ, т. е. въ настоящей жизни, по ученію Апостола, пребывають впра, надежда, любы, три сія (1 Кор. 13, 13). Но въра наша прейдетъ, когда мы увидимъ Господа лицемъ къ лицу; надежда упразднится, когда мы дъйствительно получимъ блага, которыхъ нынъ надъемся. А любовь останется всегда съ нами и въ жизни загробной и будетъ для насъ однимъ изъ неизсякаемыхъ источниковъ безконечнаго блаженства.

Братіе мои! Нътъ сомнънія, что и новое лъто своей благости Господь даруетъ намъ для тогоже, для

чего даваль всв предшествовавшія, т. е. да тихов и безмольное житіе поживемь на землів и да подвизаемся болье и болье во всякомь благочестій и чистоть для приготовленія себя къ жизни небесной (1 Тим. 2, 2). Но видите ли, что и то и другоє для насъ возможно только тогда, если мы начнемъ жить и дійствовать по новой заповіди Спасителя о взаимной христіанской любви? Облецытеся убо,—заключу словами св. Апостола,—якоже избранній Божій святи и возлюбленни, во утробы щедроть, благость, смиреномудріє, кротость и долготерпьніє: пріємлюще другь друга, и прощающе себе, аще кто на кого имать пореченіє: якоже и Христось простиль есть вамь, тако и вы. Нады всюми же сими стяжите любовь, яже есть соугь совершенства (Кол. 3, 12—14). Аминь.

# НРАВСТВЕННАЯ ЖИЗНЬ ЧЕЛОВЪКА,

#### по изображению

### СВЯТАГО ИСААКА СИРІЯНИНА.

Когда читаешь отеческія творенія и встръчаешься съ сокровищами, всюду разсъянными въ нихъ,--не хочешь върить, чтобы кто-нибудь могъ быть къ нимъ холоденъ; хотя нельзя не согласиться, что подобное явленіе- не рѣдкость. Чаще всего можно встрѣтить предубъждение къ твореніямъ аскетическимъ; какъ будто св. подвижники, въ удаленіи отъ міра, не могли знать того, что нужно для духовнаго преспыянія и людямъ мірскимъ, какъ будто въра и упованіе на Бога, съ какими они обрекали себя на труды жизни уединенной, ставили ихъ во враждебное отношеніе къ обычному порядку жизни! Правда, внъшняя сторона ихъ писаній проста и безъискусственна, какъ самая ихъ жизнь; за то сколько у нихъ проницательности въ различения явлений внутренней жизни человъка, сколько глубины въ пониманіи откровенныхъ ьстинъ, руководствующихъ ко спасенію, сколько помазанія въ словахъ, дъйствующихъ неотразимо на всякаго, кто хотя немного станеть вникать въ нихъ,-

сколько наконецъ опытнаго знанія такихъ благодатныхъ состояній, которыя другому и на мысль не придуть! Въ этомъ отношеніи особеннаго вниманія и благоговънія заслуживають отъ насъ творенія святаго Исаака Сиріянина, пустынножителя VI-го в. по Р. X. Въ своихъ Словахъ, направленныхъ главнымъ образомъ къ раскрытію правилъ нравственнаго ученія Христа Спасителя, св. отецъ изображаетъ нравственную жизнь человъка съ такимъ глубокимъ знаніемъ (анализомъ) различныхъ сторонъ этой жизни и съ такимъ прозрѣніемъ въ тайны человѣческой души, что остается-только изумляться предъ величіемъ угодника Божія, котораго такъ просвѣтила и умудрила божественная благодать и его собственная созерцательная жизнь. Написанное имъ, по его собственнымъ словамъ, онъ заимствовалъ изъ св. Писанія, изъ поведаннаго правдивыми устами и изъ собственнаго опыта. А до какой степени онъ былъ опытенъ въ духовной жизни, объ этомъ можно заключать изъ следующихъ его словъ о самомъ себь: «долгое время искушаемый въ десныхъ и шуихъ, говоритъ онъ, неоднократно извъдавъ себя, пріявъ на себя безчисленные удары противника и сподобившись втайнъ великихъ вспоможеній, въ продолженіе многихъ льть, снискаль я опытность» ('). Потому-то онь имъль полное право сказать: «какъ тотъ, кто не видитъ глазами своими солнда, не можетъ кому-либо описать свъта его по одному слуху, такъ и тотъ, кто не вкусиль душею своею сладости духовныхъ дълъ» (°).

<sup>(1)</sup> Смотр. Твор. св. Исаака Свріян въ рус. пер. Москв. 1854 г. стр. 453. Vid. it. praefat. ad Opp. Isaac. Syr. et Opp. in Golland. Biblioth. t. XII. pp. III—IV, et pp. 3—33.

<sup>(</sup>a) CTp. 350.

Живо чувствоваль онь эту сладость, когда писаль,-и персты его неоднократно не успъвали следовать по хартіи и не могь онъ владіть ими отъ удовольствія, вторгавшагося въ его сердце и заставлявшаго умолкать чувства (1). Побужденіемъ для св. пустынножителя раскрывать правила жизни и описывать различныя ея степени была единственно любовь къ братіямъ о Христь. «И я, возлюбленные, говорить онъ, поелику вдался въ юродство, не могу сохранять тайну въ молчаніи, но ділаюсь несиысленнымъ для пользы братіи, -- и это согласно съ сказаннымъ у Апостола: быхв несмыслень хваляся: вы мя понудисте (2 Кор. 12, 11); потому что такова истинная любовь: она не можеть содержать что-либо втайнь отъ возлюбленныхъ своихъ» (°). Заботливо св. Исаакъ проводитъ своихъ читателей по всему пути къ нравственному совершенству, то устрашая ихъ, то ободряя, то наконецъ изумляя раскрытіемъ тациственный шихъ состояній человъка въ единеніи съ Богомъ. Просвътленный благодатію взоръ его проникаеть въ самые сокровенные изгибы сердца человъческого, --- и его трость чертитъ съ поразительною върностію глубоко-назидательную картыну нравственной жизни и гръщника, и праведника, и человъка, который еще борется съ гръхомъ за праведность. Впрочемъ черты этой жизни у него разбросаны отдёльно въ его поучительныхъ Словахъ,и ихъ нелегко всѣ уловить, свести въ одно цѣлое и обнять однимъ взглядомъ, при простомъ чтеніи. Для этого требуется намфренное изучение и обсуждение

<sup>(1)</sup> CTP. 197.

<sup>(</sup>в) Тамъ же.

всего, что говорить св. отець. Облегчимъ же этоть трудъ для тѣхъ, которые въ одномъ общемъ обзорѣ и связи хотѣли бы видѣть то, что содержится въ его писаніяхъ.

Человъкъ, учитъ св. Исаакъ, есть разумно-свободное созданіе Божіе, состоящее изъ тела и души, или изъ плоти и духа ('). Первою стороною своего состава онъ принадлежить міру видимому, посліднею-міру безплотныхъ духовъ, и собою соединяетъ, такъ сказать, оба міра. Отъ этого существа естественно было бы ожидать, чтобы разумный духъ его стремился взять перевёсь надъ безсмысленнымъ веществомъ и, при свободъ своихъ стремленій къ Богу, высочайшему Духу, возвышаль и освящаль самое вещество. Но на опытъ оказывается совершенно противное. Съ паденіемъ прародителей человъкъ сталъ въ состояніе противуестественное; въ немъ взяла перевъсъ надъ духомъ плоть, -и онъ можетъ возвратиться въ первобытное состояніе и достигнуть единенія съ Богомъ не иначе, какъ подъ условіемъ въры въ Сына Божія, спастаго родъ человъческій, собственныхъ тяжкихъ трудовъ и содъйствія спасительной благодати Св. Духа. Таминь образомъ въ жизни человъка, кромъ двухъ степеней-естественной, на которой человікь, въ цілости своихъ двухъ природъ, стремится къ единенію съ Богомъ, и сверхъестественной, на которой онъ входить въ это таинственное единеніе, при помощи благодати-явилась еще третьяпротивуестественная (2). Съ другой стороны, следя

<sup>(1)</sup> Стр. 14. 17. 96. 308—339 и др.

<sup>(3)</sup> Стр. 159. снес. 21-25. 298-301.

за жизнію человъка, нельзя въ ней не замътить, что всь ея проявленія отпечатльваются троякимъ характеромъ: одни-чисто телесныя, другія чисто духовныя, третьи составляють нѣчто среднее и могуть быть названы душевными. Двъ природы, непостижимо соединенныя въ единствъ лица и сознанія человъка, естественно дають о себъ знать и такими проявленіями, которыя обозначаются нераздівльно свойствами той и другой. Въ этомъ отношеніи можно даже сказать, что человъкъ состоить изъ тъла, души и духа (1). И такъ, по ученію св. Исаака, жизнь человека имееть три степени: она можетъ быть плотскою, душевною и духовною, или противу-естественною, естественною и свержьественною. Эти степени св. отецъ называетъеще первою, второю и третьею степенью выденія, замѣчая, что «хотя оно по природъ своей просто и нев дълимо, но, сообразно съ дъланіемъ своимъ и относительно къ областямъ мысленнаго и чувственнаго, оно пріобр'втаетъ изм'вненія и д'вленія» (°).

Первая степень въдънія, состояніе противуестественное, или жизнь плотская, по ученію св. Исаака, отпечатлъвается характеромъ сложности, которымъ отличается плоть, преобладающая въ этомъ случать надъдухомъ человъка. На этой степени дробятся, мельчають, разсъяваются вст силы души: и умъ, и сердце, и воля.

1. Главная и существенная черта, отличающая дъятельность ума на первой степени, та, что онъ бываетъ обращенъ преимущественно къ множеству и раз-

<sup>(1)</sup> Стр. 343. снес. 17. 19. 478—479 м 481.

<sup>(\*)</sup> Стр. 145—160. снес. 163. 486—487 и ин. др.

нообразію вещей и явленій видимаго міра, - къ тому, что передають ему вившнія чувства ('). Это направленіе мысли человіческой къ вившнему, видимому міру, это, какъ говорить св. Исаакъ, пареніе или круженіе выражается: въ любопытствъ, съ какимъ человъкъ любитъ выслушивать и узнавать новости, смотръть на собранія, народное стеченіе, волненіе, шумъ, разгулъ, хлопоты и наслаждение (1), -- въ словоохотливости, при которой человъкъ любить пустословить и разглагольствовать и никакъ не можеть удержаться, чтобы не высказать чего-либо другому о себф, о своихъ мысляхъ, чувствованіяхъ, планахъ, поступкахъне только добрыхъ, а даже и о худыхъ (5), -- въ броженіи мыслей, когда человікь, не останавливаясь долго ни на чемъ и ни во что не вникая, постоянно перебъгаетъ своимъ умомъ отъ одного предмета къ другому, -- отъ того, что слышаль, къ тому, что видель, чувствоваль, делаль или узналь когда-то (1); --- наконецъ въ помыслахъ о долгоденствін, о телесномъ поков и о томъ, нельзя ли, какъ бы то ни было, имъть у себя все, что составляеть счастіе земной жизни. какъ-то:-богатство, удобства жизни, славу и почести, власть распоряжаться начальственно и т. п. (\*). Чемъ более такимъ образомъ парить и кружится умъ человъка; тъмъ болъе онъ утрачиваетъ своей силы върно судить о вещахъ, тъмъ болье омрачается и спу-

<sup>(1)</sup> Стр. 203. сн. 3 и др.

<sup>(3)</sup> Crp. 30. CH. 114. 260-261.

<sup>(5)</sup> Crp. 474. 48.

<sup>(4)</sup> CTp. 230.

<sup>(1)</sup> CTp. 184. 278.

тывается въ своихъ понятіяхъ ('). При множествъ новыхъ и новыхъ помысловъ, возбуждаемыхъ сношеніемъ съ вижшнимъ міромъ и заботами о томъ, чтобы благоустроить временную жизнь, онъ не имбетъ никакой возможности во все надлежащимъ образомъ вникать и все обсуживать. Прираженія, производимыя вещами этого міра (°), становятся для него какъ бы какимъ непрозрачнымъ твломъ (3), препятствующимъ видвть предметы въ ихъ надлежащемъ свътъ и составлять о нихъ върныя понятія.-Но утрачивая свътлость и чистоту взіляда, умъ человіка вмість съ этимъ впадаетъ въ односторонность. Человъкъ начинаетъ смотръть на себя, какъ на жителя этого только міра и упускаеть изъвиду, что за предвлами здвшней жизни есть другая, вычная жизнь, -- что есть Богъ-Спаситель, но вмъстъ Судія и Мздовоздаятель, - что есть цълая область безплотныхъ, невидимыхъ Силъ, имъющихъ къ человъку непосредственное отношение. Такимъ образомъ въдъніе человъка становится, какъ выражается св. Исаакъ, голымо въдъніейъ. «Оно, говорить св. отецъ, называется голымъ въдъніемъ; потому что исключаетъ всякое божественное попеченіе, - и вотъ его понятіе о себъ: оно, безъ всякаго сомнънія, есть мысленная сила, тайно правящая человъкомъ, божественная попечительность, назирающая надъ нимъ и совершенно о немъ пекущаяся. Такъ оно судить о себъ потому, что ходитъ въ тмѣ, цѣнитъ достояніе свое по сравненію съ тъмъ, что на земль, и не знаетъ, что есть нъчто

<sup>(1)</sup> CTp. 48. 203, 496. 433, 106.

<sup>(2)</sup> CTp. 198. .

<sup>(3)</sup> CTp. 223.

лучшее его. Посему не Божію Промыслу приписываеть оно управление міромъ, но все доброе въ человъкъ, спасеніе его отъ вредоноснаго для него и естественное остережение отъ затруднительнаго и отъ многихъ опасностей, тайно и явно сопровождающихъ естество наше, кажутся ему слёдствіемъ собственной его рачительности и собственныхъ его способовъ. Оно мечтаетъ, что все бываетъ по его промышленію, --и въ этомъ согласно съ утверждающими, что нътъ управленія симъ видимымъ міромъ. Отсюда не допускаетъ оно въ этомъ мірѣ ничего сверхъестественнаго и не можетъ представить себъ, чтобы текучее естество воды могло удержать на своемъ хребть тълесныя стопы, или чтобы сожигающая сила огня могла остаться недъйственною и т. п. Поэтому во всемъ, что касается до человъка, оно бываетъ занято придумываніемъ средствъ и ухищреній, чтобы воспользоваться естественными законами для улучшенія его быта или предохраненія его отъ всего вреднаго и опаснаго. Когда же способы его изобрътенія окажутся въ какомълибо случать недъйствительными; то не усматривая таинственцаго Промысла, оно обвиняеть людей и препирается съ тъми, которые препятствують и противятся ему. Взглядъ его на ближнихъ оскорбителенъ для достоинства человъка. Для него люди тоже, что вещи, орудія для исполненія его временныхъ цілей. - Поадерп атиртих атирсие ен очерин очен кад умото ними и лукавить. Оно разыскиваеть малые ихъ проступки, вины и немощи, настроиваетъ человъка учительствовать, прекословить на словахъ» (1). - Но это гор-

<sup>(&#</sup>x27;) стр. 154—155. снес. 149. 150.

дое въ своемъ омрачении въдение носить само въ себъ начало непрочности, шаткости и разрушенія; разумівемъ сомивніе, которое и побуждать человька всьхъ и все пересуживать и при которомъ только и возможно отверженіе истинъ, внушаемыхъ Вѣрою. «Опредѣленіе віденія, говорить св. Исаакъ, то, что оно не имбетъ вдасти что-либо делать безъ разысканія и изследованія, а напротивъ того, разыскиваетъ, возможно ли тому быть, о чемъ помышляеть и чего хочеть». А это признакъ колебанія въ истинъ (1). Оно уничтожается, когда человъкъ покоряетъ свой умъ въ послушаніе Віры; но съ другой стороны и усиливается по той мъръ, какъ онъ предается паренію мыслей и киченію. Мало по малу въ немъ развивается расположение заподозривать все, даже собственное въденіе и его способы, - тъмъ болъе, что не во всемъ и не во всякое время усифваеть въденіе: неръдко встрычаются затруднительныя стеченія и столкновенія обстоятельствъ и многія опасности, въ которыхъ вовсе не могутъ помочь расчеты въденія и способы человъческой мудрости (°). Такъ смущается и разсѣявается въ человъкъ умъ.

2. Но по той мъръ, какъ предается разсъянности умъ, разсъявается и сердце человъка. «Служеніемъ чувствамъ, говоритъ св. отецъ, разсъявается сердце, утрачивая услажденіе Богомъ» и человъческія чувствованія любви къ ближнимъ (3). Человъкъ мало по малу становится холоденъ ко всему, что не входитъ вътъсные предълы его заботь о тълесномъ покоъ и на-

<sup>(1)</sup> Стр. 146—147. св. 149.

<sup>(3)</sup> CTp. 6. CH. 147. 149. 150.

<sup>(3)</sup> Стр. 3. сн. 185.

слажденін удовольствіями здёшней жизни. Это охлажденіе прежде всего усматривается «въ лібности къ Божіей службъ и къ молитвъ; и, если душа не отпадетъ сперва отъ этого, нътъ иного пути къ душевному обольщенію» (1). Ктому же, если сердце прежде, во время чтенія слова Божія, молитвы или размышленія о дълахъ Божінхъ, приходило въ сокрушеніе и умиленіе, такъ что на лиць человъка появлялись и слезы; то теперь этихъ слезъ не оказывается. Они умаляются, говорить св. Исаакъ, въ той мёрё, въ какой человъкъ умомъ своимъ приближается къ этому міру. И когда умъ совершенно бываетъ погруженъ въ семъ мірѣ, тогда онъ совершенно лишается этихъ слезъ. И это признакъ, что человъкъ погребенъ въ страстяхъ» (1). Отъ холодности человъкъ переходитъ къ непріязненному расположенію противъ всёхъ и всего, и сердце его исполняется укоризны на всякаго человъка и на всякую вещь, съ чёмъ бы ни встречался онъ своими помыслами, и на самаго Всевышняго (3). Такимъ образомъ сердце его, которое могло бы вивстить въ себв весь міръ, съуживается до того, что въ немъ остается місто одному самолюбію. Вмість съ этимь оно, нодобно уму, утрачиваетъ твердость и устойчивость, предаваясь тревогамъ и смущенію (1). Человінь постоянно бросается отъ одного удовольствія къ другому и старается одно смінить другимь; но «за всякимь удовольствіемъ слѣдуетъ омерзеніе и горечь, какъ не-

<sup>(1)</sup> Crp. 14.

<sup>(°)</sup> CTP. 116.

<sup>(3)</sup> CTp. 231.

<sup>(4)</sup> Стр. 231. сн. 2. 3. 342.

разлучные его спутники» (1). Онъ дорожить телеспокоемъ и всемъ, что увенчиваетъ тело въ этомъ видимомъ мірѣ; но всего этого надвется только отъ собственнаго въденія, которое непрочно способахъ котораго не можетъ онъ не сомнъваться. Поэтому «не можеть онъ пребыть безъ непрестаннаго попеченія и страха за тело, и потому овладевають имъ малодушіе, печаль, отчаяніе, страхъ отъ бъсовъ, боязнь людей, молва о разбойникахъ, слухи о смер-- тяхъ, заботливость въ болезни, попечительность въ скудости и недостатив потребнаго, страхъ смерти. страхъ страданій и злыхъ звёрей и все прочее, тому подобное, уподобляющееся морю, въ которомъ ежечасно, день и ночь мятутся и устремляются на пловцовъ водны. Страхъ за тело бываетъ въ немъ такъ силенъ, что онъ становится иногда вовсе неспособенъ сделать что-либо честное и достославное и пугается тыни овоей» (1). Человыку нерыдко приходять юродивыя, достойныя смёха, лучше же сказать, слезъ, и горькія для его самолюбиваго сердца мысли, что имъ пренебрегаютъ и ни во что ставится его честь (3). А сколько встрвчается въ жизни случаевъ, въ которыхъ и действительно оскорбляется самолюбіе человъка и онъ испытываетъ неудачи въ своихъ планахъ? Потому-то св. Исаакъ говоритъ: «кто раздражитеденъ, кто гиввливъ, кто любостяжателенъ, кто чревоугодникъ, кто обращается съ мірянами, кто хочетъ чтобы исполняема была собственная его воля, кто

<sup>(</sup>¹) Стр. 445.

<sup>(\*)</sup> CTP. 155. CHec. 19. 231.

<sup>(3)</sup> CTp. 473.

вспыльчивъ и исполненъ страстей,—всѣ таковые пребывають въ такомъ же смятеніи, какъ сражающіеся ночью, и осязають тьму, находясь внѣ области жизни и свѣта (1).

3. Что касается до воли человъка; то въ ней мало по малу совершенно растрачивается нравственная сила, и подъ вліяніемъ страстей человікъ дівлается вовсе неспособенъ владъть ни своими мыслями, ни чувствованіями, ни желаніями. Онъ подчиняется закону необходимости, подобно вещамъ этого міра, по которымъ кружатся и разсвяваются его помыслы. Какимъ же образомъ онъ доходить до этого состоянія?-Исподненіемъ собственныхъ, личныхъ и мелочныхъ, пожеланій и отреченіемъ отъ исполненія обязательной и спасительной для всёхъ воли Божіей, — иначе говоря,-путемъ своеволія; потому что, когда онъ исполняеть собственное пожеланіе, не покаряясь воль Божіей, онъ, очевидно, каждый разъ дълаетъ уступку своей власти надъ самимъ собой въ пользу этого пожеланія, и не овладеваеть имъ, но, не подчиняя его заповъди Божіей, самъ покаряется ему. Вотъ какъ на пр. св. отецъ изображаетъ рабство чревоугодника и его нравственное разслабленіе. Что бываеть слёдствіемъ чревоугодія? спрашиваеть онъ въ одномъ мість, - и отвінаеть: «отсюда тягость въ головів, великое отягощеніе въ твлв и разслабленіе въ мышцахъ; а отъ сего необходимость не совершать Божію службу, потому что приходятъ лівность творить на ней земные поклоны, нерадъніе о поклонахъ обычныхъ, омраченіе и холодность мысли, умъ одебельвшій и неспособный

<sup>(1)</sup> CTp. 48.

къ разсудительности отъ смятенія и великаго омраченія помысловъ, густой и пепроницаемый тумапъ, распростертый въ душъ, сильное уныніе при всякомъ Божіемъ діль, а также и при чтеніи, потому что человъкъ неспособенъ вкушать сладость Божінхъ словесъ, -- великая лівность къ отправленію необходимыхъ дълъ, неудержимость ума, скитающагося всюду по земдъ, —большое накопленіе соковъ во всёхъ членахъ... И бывають у него обольстительные помыслы, которые изображають предъ нимъ красоту тёлесную, и, вызывая на собесъдование съ собою, раздражаютъ и щекотять умъ. И человъкъ, нимало не колеблясь, сочетавается съ сими помыслами, останавливаясь на нихъ и вожделевая ихъ, по причинъ омрачения въ немъ разсудка. И это есть то самое, что сказалъ и Пророкъ: воть возданніе сестрѣ Содомѣ, которая роскошествуя вла хлыбы вы сытость (Iea. 16, 49). И о семы-то сказано однимъ изъ великихъ мудрецовъ, что если кто съ великою роскошью станеть питать тело свое, то душу свою подвергнеть брани; и если придеть въ себя и приметь на себя трудъ принудить себя, чтобы овладъть самимъ собою, то не возможетъ сего по чрезмърному разженію тълесныхъ движеній» (1). должно сказать и о всёхъ другихъ страстяхъ-приверженности къ богатству, честолюбіи, желаніи распоряжаться начальственно, желаніи наряжаться и нравиться. Каждая страсть образуеть собою тёсный кругь, за черту котораго человъкъ выдти не въ силахъ,--темъ более, что и благодать Божія оставляеть его, попуская ему увлекаться похотями его сердца (1). По-

<sup>(1)</sup> Стр. 456. 457.

<sup>(\*)</sup> Стр. 510. 511. енес. 18.

тому-то св. Исаакъ умоляетъ остерегаться собственной свободы, такъ какъ это «невъжественная свобода, это мать страстей и предшествуетъ лукавому и жестокому рабству» (').

«Воть первая степень вѣдѣнія, на которой человѣкъ послѣдуеть плотской похоти! И мы охуждаемъ это вѣдѣніе, замѣчаетъ св. Исаакъ, и признаемъ оное противнымъ не только вѣрѣ, но и всякому дѣланію добродѣтели» (\*). На этой степени происходитъ въ человѣкѣ какъ будто разложеніе и омертвеніе всѣхъ силъ его души. Потому св. отецъ въ другомъ мѣстѣ говоритъ: «кто привязанъ къ мірскимъ (людямъ), къ міру и къ упокоенію его, кто любитъ бесѣдованіе съ міромъ; тотъ лишается жизни, и мнѣ нечего сказать онемъ; остается только съ воплемъ плакать неутѣшнымъ плачемъ, который сокрушитъ сердца слышащихъ оный» (\*).

Но Богь, не хотяй, смерти гришника, а еже обратитися и живу быти ему, употребляеть все, чтобы возвратить его къ истинной жизни. Неисповъдины Его судьбы, которыми Опъ изводить человъка изъ области мрака и погибели,—и совершаеть его спасеніе. Но вообще въ обращенія человъка Онъ дъйствуеть двумя способами—попущеніемъ искушеній или душевныхъ или тылесныхъ (1). Въ первомъ случать Онъ дъйствуеть непосредственно на душу, попуская, чтобы все зло, какое есть въ человъкъ, подъ злымъ вліяніемъ діавола, оказывало въ немъ свою силу и, истомляя душу, побуждало его всмотръться въ свое

<sup>(&#</sup>x27;) Crp. 441. 444.

<sup>(\*)</sup> CTP. 157.

<sup>(\*)</sup> CTp. 49. ~

<sup>(4)</sup> CTp. 404-405.

опасное положение и одуматься. Въ последнемъ случав Богъ дъйствуетъ на человъка чрезъ его тълоуказаніемъ безобразія или казни порока на другихъ людяхъ, или же нарущеніемъ телеснаго покоя самаго человъка и скорбями тълесными, чтобы такимъ образомъ возбудить въ немъ помыслъ объ исходв этого естества о жизни будущей и о Томъ, кто живитъ и мертвить, низводить во адъ и возводить. «Къ числу искушеній телесныхъ принадлежать: болезненные, многосложные, продолжительные, неудобоизлечимые припадки, частыя встрвчи съ людьми худыми и безбожными. Или человъкъ впадаетъ въ руки оскорбителей, сердце его вдругъ, всегда безъ причины, приводится въ движеніе страхомъ Божінмъ; часто терпить онъ страшныя, сокрушительныя для тела паденія со скаль, съ высокихъ месть и съ чего-либо подобнаго, наконецъ чувствуетъ оскудъние въ томъ, что помогаетъ сердцу божественною силою и упованіемъ въры; короче сказать: и ихъ самихъ и близкихъ имъ постигаеть все, повидимому невозможное и небывалое. Начало сихъ искушеній появляется въ человъкъ, когда кто въ собственныхъ глазахъ начинаетъ казаться мудрымъ. И онъ проходить всв эти бъдствія, по мъръ усвоенія имъ помысловъ гордости» (').

Замѣчая въ одномъ мѣстѣ о всецѣломъ паденіи души и всецѣлой ея погибели, св. Исаакъ говоритъ: «кто явно принадлежитъ къ числу таковыхъ, тотъ, когда падетъ, да не забываетъ любви Отца своего; но, если приключится ему впасть и въ многоразличныя прегрѣшенія, да не престаетъ радѣть о добрѣ,

<sup>(1)</sup> CTP, 472. 475.

ла не останавливается въ своемъ теченіи; но и побѣжденный снова да возстаетъ на борьбу съ своими противниками и ежедневно да начинаетъ полагать основаніе разрушенному зданію, до самаго исхода изъ міра сего, имѣя въ устахъ пророческое слово: не радуйся о мию, противникъ мой, яко падохъ; ибо снова возетану. Аще сяду во тяю, Господь озарить мя (Мих. 7, 8)» (1).

По тому, что сказано о первой степени вѣденія, можно уже отчасти судить и о второй. На этой степени духъ человѣка борется съ плотію и стремится от сложности, свойственной плоти, къ простотв, отличающей его самаго. Этотъ характеръ стремленія отъ сложности и разсѣянности къ простотѣ и цѣлости выражается —

1. Въ умф-прежде всего мыслію о другой половинъ бытія и жизни человъка. Знакъ того, что онъ началъ сознавать себя въ целости и единстве своихъ двухъ природъ, изъ которыхъ объ одной-высшей на первой степени забываеть. «Первая мысль, которая по Божію челов колюбію входить въ челов ка и руководствуеть душу къ жизни, есть западающая въ душу мысль объ исходъ сего естества. За симъ помысломъ естественно следуетъ пренебрежение къ міру; и этимъ начинается въ человъкъ всякое доброе движеніе, ведущее къ жизни. Чрезъ этотъ помыслъ какъ бы основаніе какое полагаеть въ человъкъ сопутствующая ему божественная сила, когда восхощеть обнаружить въ немъ жизнь. И если человъкъ эту сказанную нами мысль не угасить житейскими связями и суесловіемъ, но будеть возращать ее въ безмолвін, остановится на

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 42.—43.

ней созерцаніемъ и займется ею; то она поведеть человька къ глубокому созерцанію, котораго никто не
въ состояніп изобразить словомъ. Сатана ненавидить
сей помыслъ и всеми своими силами нападаетъ, чтобы
истребить его въ человъкъ. И еслибы можно было,
отдалъ бы ему царство целаго міра, только бы развлеченіемъ изгладить въ уме человъка такой помыслъ...
Знаетъ коварный, что если помыслъ сей пребываетъ
въ человъкъ, то умъ его стоитъ уже не на этой земль обольщенія, и козни его къ человъку не приближаются» (1).

Помыслъ о жизни загробной, свидетельствуя о томъ, что человъкъ сосредоточивается на самомъ себъ, въ свою очередь побуждаеть его къ этой сосредоточенности. Человъкъ начинаетъ углубляться въ самаго себя, останавливая свое внимание на томъ, какъ идетъ его внутренняя жизнь и какъ пользуется онъ ею, для приготовленія къ вічпости, или, по выраженію св. Исаака, начинаетъ «заниматься своимъ въденіемъ и житіемъ» (\*). Въ этомъ случав всв свои мысли, желанія, поступки онъ подвергаетъ самому внимательному наблюденію и строгому суду; во все, что его окружаеть въ жизни, случается съ нимъ и имветь на него какое-либо вліяніе, заботливо всматривается, вникаеть, и изъ всего выводить для себя нравственные уроки. Онъ постоянно имбеть въ виду, что для его души полезно, и что можеть принести ей вредъ; чтобы однимъ воспользоваться для своего въчнаго спасенія, а другаго избъжать (5). Чёмъ более такимъ образомъ человекъ со-

<sup>(1)</sup> Стр. 500-501.

<sup>(&</sup>lt;sup>9</sup>) CTP. 196. CH. 157.

<sup>(3)</sup> CTP. 485-486.

средоточивается на самомъ себъ, тъмъ болъе развивается въ немъ самопознаніе, - знаніе того, что для него именно полезно и что вредно, и насколько онъ усвоилъ себъ добра и избѣжалъ зла; съ другой стороны тѣмъ болѣе открывается для него необходимости быть внимательнымъ къ самому себъ, потому что, по мъръ преспъянія человъка, признаки его состоянія дълаются тонъе и непримътнъе (1). И много, много важныхъ вопросовъ предлагаетъ вниманію подвижника св. Исаакъ, на всемъ пути его къ совершенству, «Будь всегда внимателенъ къ себъ самому, возлюбленный, говоритъ св. отецъ, в разсмотри... начали-ль изнемогать въ тебъ страсти? Положи примъту и, входя непрестанно самъ въ себя, смотри: какія страсти, по твоему замічанію, изнемогли предъ тобою, какія изъ нихъ пропали и совершенно отступили отъ тебя, и какія изъ нихъ начали умолкать вследствіе душевнаго здравія, а не вследствіе удаленія того, что приводило тебя въ боязнь, и какія научился ты одолжвать умомъ, а не лишеніемъ ихъ того, что служить для нихъ поводомъ? Обрати также вниманіе на то, точно ли видишь, что, среди загноенія язвы твоей, начала наростать живая плоть, т. е. душевный миръ? Какія страсти постепенно и стремительно порываются въ тебъ и чрезъ какіе промежутки времени? Суть ли это страсти душевныя или телесныя; или сложныя и смъщанныя? И возбуждаются ли въ памяти темно, какъ немощныя, или съ силою возстають на душу? И притомъ властительски, или татскимъ образомъ? И какъ обращаетъ на нихъ вниманіе владъющій чувствами царь—умъ? И когда онъ напрягутъ

<sup>(1)</sup> CTp. 232. CHec. 432-453.

силы, сражается ли съ ними и приводить ихъ въ безсиліе своею крупостію, или не обращаеть на нихъ взора и не ставить ихъ ни во что? И какія изъ нихъ изгладились после борьбы, и какія вновь изобразились?... Обрати вниманіе и на сіе. Достаточно ли душевному веденію света къ различенію того, или различаеть оно это во тмв, или совершенно лишено такой способности? Точно ли находищь, что помыслъ началъ очищаться? Пареніе мысдей проходіть ли въ ум'в въ часъ молитвы? Какая страсть смущаетъ умъ, во время приближенія къ молитвів? Ощущаешь ли въ себів, что сила безмолвія пріосвиила душу кротостію, тишиною и миромъ, какой сверхъ обычая раждается обыкновенно въ умъ ? Восхищается ли непрестанно умъ, безъ участія воли, къ понятіямъ о безплотномъ, въ объясненіе чего не дозволено входить чувствамъ? Возгарается ли въ немъ внезапно радость, ни съ чемъ несравнимымъ услаждениемъ своимъ заставляющая умолкнуть языкъ? Источается ли непрестанно изъ сердца нѣкое удовольствіе и влечеть ли вседібло умъ?.. Смотри также, пріобреда ли дуща силу, которая чувственныя памятованія потребляеть овлад'явающею сердцемъ надеждою и внутреннія чувства украпляеть неизъяснимымь убъжденіемъ въ несомнънности? И сердце безъ попеченія о томъ, чтобы не было пленено оно земнымъ, пробуждено ли непрестаннымъ повъданиемъ и непрерывнымъ сердечнымъ дъланіемъ со Спасителемъ нашимъ» (1)? Внимательность человъка къ самому себъ и самонспытаніе продолжаются въ немъ до тахъ поръ, пока онъ не придетъ въ единую простоту чистоты,

<sup>(1)</sup> CTp. 233-236.

когда вѣденію не оказывается уже необходимости различать добро оть зла, какъ въ самомъ человѣкѣ, такъ и внѣ его. До какой степени простирается эта трезвенность у ревнителей благочестія, объ этомъ можно судить по одному примѣру, представляемому св. Исаакомъ. «Однажды, говоритъ онъ, нѣкто изъ любомудрыхъ, покачнувщись отъ слабости и ощутивъ это, немедленно сѣлъ, приведя себя въ прямое положеніе; другой, посмотрѣвъ на него, разсмѣялся этому. Но тотъ отвѣчалъ: «не этого убоялся я, а боюсь небреженія; потому что и малая небрежность нерѣдко ведетъ къ большимъ опасностямъ. А тѣмъ, что нарушилъ я порядокъ и вскорѣ исправился, показалъ, что я трезвенъ и не пренебрегаю даже и тѣмъ, что не страшно» (¹).

Следствіемъ сосредоточенности человека въ самомъ себъ и самопознанія бываеть съ одной стороны то, что человъкъ отръшается своимъ умомъ отъ круженія по явленіямъ жизни временной. «Чувства цъломудренныя и собранныя не дозволяють душ'в входить въ испытаніе вещей» (3). Человіку бываеть уже не до того, чтобы подмінать слабости ближнихь, пересуживать ихъ действія, учительствовать, разглагольствовать, погружаться своимъ умомъ ВЪ суетливыя заботы о здъшней жизни и предаваться праздному любопытству. Съ другой стороны, чёмъ более углубляется онъ въ самого себя и чемъ боле познаетъ себя; темъ более и более развивается въ немъ убежденіе въ его недостоинствъ, въ его немощи умствен-

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 462.

<sup>(\*)</sup> CTP. 30. CH. 20-21.

ной и нравственной (потому что таковы всѣ мы),разумфется, если только при этомъ, не ускользнетъ отъ его вниманія тонкій помыслъ гордыни и не отвлечеть его отъ самопознанія. Онъ начинаетъ осуждать себя, смиряться, -- и это смиреніе въ ум'в выражается вообще покореніемъ его въ послушаніе Въры (1). Человъкъ уже не дерзаетъ самонадъянно пускаться въ решение вопросовъ жизни, а только, поучаясь въ закон в Божіемъ, старается уяснить и усвоить богооткровенныя истины, чтобы по ихъ руководству жизнь. Онъ начинаетъ въровать. благоустроить свою Но эта в ра есть только в ра от слуха; такъ какъ, соглашаясь, что все открытое Богомъ-истинно, онъ можетъ при этомъ узнать богооткровенныя истины не иначе, какъ при пособіи внішняго руководства,чтенія слова Божія, наученія отъ тіхъ, ввърено для храненія, равно подъ условіемъ собственнаго размышленія о своей жизни и жизни міра, при свъть слова Божія (3). Слово Божіе такимъ образомъ становится для цего первымъ предметомъ изученія, - и съ одной стороны просвытляеть его умъ, связывая при этомъ его помыслы и не позволяя имъ разсъяваться: потому что «когда они погружаются въ услаждение постижениемъ сокровенной въ словесахъ Божінкъ мудрости; тогда человікь, въ какой мірі извлекаетъ изъ нихъ уясненіе, въ такой же оставляетъ позади себя міръ, забываетъ все, что въ міръ, —и всъ воспоминанія, всѣ дѣйственные образы овеществленія міра изглаждаются въ душь, а неръдко уничтожается

<sup>(&#</sup>x27;) CTp. 485-486.

<sup>(1)</sup> Стр. 486. 487.

самая потребность обычныхъ помысловъ, посъщающихъ природу... При этомъ путеводимые благодатію къ просвъщенію всегда ощущають, что какъ бы умный какой лучь проходить по стихамъ писаннаго и отличаеть уму голыя слова отъ того, что душевному въданію сказано съ великою мыслію. Даже если умъ плаваеть на поверхности водь, т. е. моря божественныхъ Писаній, и не можетъ проникнуть мыслей Писанія до самой глубины и уразумыть всь сокровища, таящіяся въ глубинь его; то и того самаго, что умъ занять рвеніемъ къ уразуміню Писанія, достаточно для него, чтобы единымъ помышленіемъ о досточудномъ кръпко связать помыслы и воспрепятствовать имъ, какъ сказалъ нъкто изъ Богоносныхъ, стремиться къ естеству телесному» (1). Съ другой стороны, проистекая изъ смиренія, изученіе св. Писанія въ свою очередь само смиряеть умъ человека. «Естество души, говорить св. Исаакъ, удободвижно и легко: иногда, восторгаясь, вождёлеваеть она восходить высоко дознавать, что превыше ея естества,--и неръдко, при чтеній Писаній и воззрвній на вещи, постигаеть нвчто; когда же будеть попущено, -и сравнить она себя съ постигнутымъ ею, тогда оказывается, что она въ мъръ смотрънія своего является ниже и меньше того, до чего простерлась въ вёденіи, а потому въ помышленіяхъ своихъ облекается въ страхъ и трепетъ,и въ боязни, какъ бы устыдившись, что отважилась коснуться высшихъ ея духовныхъ предметовъ, спѣпінть снова возвратиться въ свое ничтожество. По причинъ страха внушаемаго предметами, находитъ на нее

<sup>(1)</sup> Стр. 4. 5. 6.

какая-то боязнь, — и разсудокъ помаваетъ уму души обучаться молчанію и не быть безстыднымъ, чтобъ не погибнуть и не искать превосходящаго ее, не допытываться того, что выше ея» (¹). И до тъхъ поръ, пока человъкъ не пріиметъ Утъшителя, т. е. пока не взойдеть на третью степень въденія, чтеніе св. Писанія и вообще изученіе истинъ Въры, человъку необходимо по тому самому, что въра его на этой степени, какъ сказано, есть только въра отъ слуха, —не больше (²).

Когда такимъ образомъ человъкъ отъ въденія перейдеть къ въръ (°) и искренно отъ всей души станеть признавать, что есть Богъ, спасающій его своею благодатію подъ условіемъ в'трности словесамъ Его заповъдей; тогда сама благодать начинаетъ укръплять его въру, открывая ему свою силу въ различныхъ вспоможеніяхъ. «Сперва открываеть въ этомъ явномъ, касающемся до тѣла, и оказываетъ ему помощь промышленіемъ о тіль, чтобы въ этомъ всего болье могъ онъ чувствовать силу Божія Промысла. И уразумівая явное, увъряется онъ и въ сокровенномъ, какъ и свойственно младенчеству его мыслей и житію. Ибо какъ уготовляется потребное для него, когда онъ о томъ и не заботился? Многіе удары приближающіеся къ нему, часто исполненные опасностей, проходять мимо, когда человъкъ о нихъ и не помыплялъ, между тъмъ благодать неощутимо и весьма чудесно отражаеть отъ него это и хранитъ его, какъ питающая чадъ своихъ птица, которая распростираетъ надъ ними крылья свои, чтобы не испытали онъ отъ чего-либо вреда.

<sup>(1)</sup> CTp. 347. 348.

<sup>(°)</sup> CTp. 382-383.

<sup>(3)</sup> CTp. 486.

Такъ нервдко иной, не зная, идетъ путемъ, гдв есть дикій звірь, или убійца, или что-нибудь подобное, и вотъ Промыслъ Божій спасаеть его отъ такого вреда: или пока не пройдетъ мимо хищный звърь, чъмънибудь замедлить шествіе путника, или встръчается ему кто-нибудь и заставляеть уклониться отъ пути. И еще: иногда лукавый змёй лежить на пути незамётно; но Богъ, не хотя предать человъка такому искушенію, дълаетъ, что змъй начинаетъ вдругъ шипъть и трогаться съ мъста или ползти впереди путника, -- и тотъ, видя это, остерегается и спасается отъ зміня. И еще: случается неръдко, что падаетъ домъ или стъна или камень, съ шумомъ подвигшись съ своего мъста, а тамъ сидели иные, - и Богъ человеколюбно повелеваеть Ангелу удержать и остановить въ паденіи місто это, пока не встануть сидевшіе, или пока чемъ-нибудь не отведеть ихъ, и никого не останется на мъстъ; и едва отойдутъ они, немедленно попускаетъ упасть. А если и случится, что иной будеть застигнуть, -- дълаеть, что не терпить онъ никакого вреда. Благодать такимъ образомъ даеть ему видъть очами своими, какъ близка была къ нему погибель и какъ остался онъ невредимымъ. Такъ обучаетъ его и въ разсужденіи сокровеннаго, открываетъ предъ хитросплетенія мыслей и помысловъ трудныхъ и непостижимыхъ. И легко сыскивается человъкомъ значеніе ихъ, взаимная между ними связь и прелесть ихъ, и къ которому изъ сихъ помысловъ прилепленъ человекъ, какъ они раждаются одинъ отъ другаго и губятъ душу. И благодать посрамляеть предъ нимъ злокозненность демоновъ и убъжище помысловъ ихъ, влагая въ него смыслъ уразумъвать будущее; въ простотв его

возсіяваеть сокровенный свёть, чтобы вполнё ощущать силу понятій въ тонкихъ помыслахъ и какъ бы перстомъ указуеть ему, что потерпёль бы онъ, если бы не дозналь того. И тогда раждается у него отсюда та мысль, что всякую вещь, малую и великую, должно ему въ молитвё испрашивать себё у Создателя своего» (1).

Такимъ образомъ въденіе человъка на второй степени отъ разсъянности переходить нь собранности. Человъкъ пріобрътаетъ полный и всесторонній взглядъ на себя и на жизнь, потому что начинаетъ сознавать себя въ цёлости своихъ двухъ природъ, тёлесной и духовной, и за предъломъ временной жизни начинаетъ постоянно имъть въ виду жизнь другую, которая неизбъжно будетъ исполнена для него или въчныхъ мученій, или в'вчнаго блаженства. Но цівлости и простоты въ этомъ въденіи нътъ и не можетъ быть. Сосредоточиваясь на самомъ человъкъ и находясь, такъ сказать, на рубежъ міра видимаго и духовнаго, оно неизбъжно двоится; во-первыхъ потому, что въ человъкъ оно встръчается съ зломъ, отъ котораго онъ хочетъ очиститься, и съ добромъ, въ которомъ преуспъваетъ,съ его гръхами и добродътелями, -- съ его усиліями о пріобр'втеніи чистоты и съ содвиствіемъ благодати Божій, -- съ его заблужденіями и истинами, пріобрътаемыми собственнымъ его трудомъ, при свътъ слова Божія; --- во-вторыхъ потому, что къ его представленіямъ всего невидимаго, духовнаго, божественнаго необходимо примъшиваются образы и подобія, заимствованныя изъ міра видимаго, — и вещи духовныя оно мо-

<sup>(1)</sup> Стр. 269—270, сн. 425.

жетъ созерцать не непосредственно, а только въ понятіяхъ, при посредствѣ умственныхъ соображеній и догадокъ (¹). Поэтому вѣденіе это св. Исаакъ и называетъ только душевнымъ (²).

2. Что же происходить съ сердцевъ человвка? Оно также мало по малу собирается, отрешаясь отъ пристрастія къ временнымъ благамъ и отъ исключительной привязанности къ чему бы то ни было въ этомъ мірѣ, съ другой стороны пробуждаясь для ощущенія наслажденій жизни візчной. Это происходить такимъ образомъ. Какъ скоро западеть въ душу помыслъ объ исходъ этого естества, въ тоже время въ сердцв пробуждается любовь къ жизни въчной, которая на первой степени бываеть заглушена впечатлёніями вившняго міра. Очевидно, при этомъ любовь къ жизни становится полною, а не одностороннею, какова она на первой степени, когда человъкъ дорожить одною здашнею жизнію, забывая о будущей. Вивств съ этимъ является въ сердив съ одной стороны страхъ за душу и опасеніе за ея візчную судьбу, съ другой жажда благъ, яже уготова Богь любящимь Его. Этонотому, что, вследствіе помысла объ исходе этого естества сосредоточивая вниманіе на самомъ себъ, человъкъ приходитъ къ сознанію своего недостоинства предъ Богомъ и къ въръ въ будущую жизнь, въ наказанія и награды, ожидающія всякаго человіка въ въчности, смотря по его дъламъ (\*). Страхъ Божій и жажда благъ будущихъ, появившись такимъ образомъ

<sup>(</sup>¹) Стр. 158. снес. 159. 224. 327—328. 330. 384. 478—479. 485—486.

<sup>(\*)</sup> CTp. 196. CH. 6. 266-267.

<sup>(3)</sup> Стр. 205. сн. 500. 31. 486.

въ сердив человвка, становятся главными нобужденіями всей его дъятельности и съ одной стороны не позволяють ему привязываться къ благамъ и наслажденіямъ временнымъ, съ другой раждають мужество и терпъніе въ скорбяхъ этой жизни ради праведности, за которою сабдують въчныя награды. «Когда умножилась въ человъкъ благодать, говорить св. Исаакъ, тогда по желанію праведности страхъ смертный дв. лается для него малоуважителенъ, и много причинъ находить онь въ душъ своей, по которымъ ради страха Божія должно ему терпіть скорбь. Все, что повидимому вредить твлу и внезапно двиствуеть на природу, а следовательно приводить ее въ страданіе, ни во что вміняется въ очахъ его въ сравненіи съ тімъ, чего онъ ожидаеть въ будущемъ. И когда на страхъ за тело приникаетъ страхъ за душу, тогда страхъ телесный панемогаеть предъ страхомъ душевнымъ, какъ воскъ отъ силы пожигающаго его огня» ('). Страхъ за душу и чаяніе обътованныхъ благь продолжаются во все время собранности ума, о которой мы сказали, и пока пребывають въ сердцв человвка, оно не можеть быть «безъ сокрушенія и молитвы къ Богу объ оставленіи прошедшаго и безъ болізнованія о храненін будущаго», словомъ-безь покаянія (°). Въ этомъ сокрушение о грехахъ и томительной заботе объ исполненія заповідей Божіяхъ, можно сказать, и сосредоточивается вся жизнь сердца на второй степени. Потому какъ скоро человъкъ вступаетъ на эту степень, — о томъ немедленно дають знать слезы сокру-

<sup>(1)</sup> CTp. 462. 3. 19-20.

<sup>(°)</sup> CTp. 247.

шенія о гріхахъ. Это впрочемъ «слезы сожигающія: онъ изсушають и сожигають тьло; а неръдко и самое владычественное въ душв, во время изліянія этихъ слезъ, ощущаетъ отъ нихъ вредъ» ('). Но по той мъръ, какъ человъкъ въ покаяніи простирается впередъ и заботу о спасеніи выражаеть въ перепесеніи скорбей, которыя неизбъжны, при совершеніи подвиговъ благочестія, - въ его сердцѣ распространяется миръ совъсти. Она начинаетъ свидътельствовать, что человъкъ не нерадитъ ни о чемъ, къ чему обязанъ по мърѣ силъ своихъ (°). Отсюда съ одной стороны является надежда на Бога и упованіе, что Господь не мученіями и наказаніями, а наградами и блаженствомъ воздасть въ будущей жизни за върность Его волъ (3). Съ другой - въ отръшающемся отъ пристрастія къ благамъ этого міра и свободномъ отъ угрызеній совъсти сердцѣ, благодать Божія начинаетъ отъ времени до времени открывать источникъ духовнаго услажденія и радованія. Такимъ образомъ ланиты подвижника начинаютъ покрываться уже не слезами сожигающими, но сладостными слезами умиленія:--то когда онъ бываеть занять богомысліемъ, то во время чтенія св. Писанія, то при молитвенномъ собесъдованіи (4). Утъщеніе слезъ, надобно прибавить, на второй степени бываеть не иначе, какъ съ промежутками. «Бываетъ также (разумъется-съ великими подвижниками, которые ведутъ скорбную жизнь), что человъкъ преклонилъ кольна въ молитвъ, и руки его воздъты къ небесамъ, лице устрем-

<sup>. (1)</sup> Стр. 116.

<sup>(°)</sup> CTP. 463.

<sup>(3)</sup> Тамъ же.

<sup>(4)</sup> CTp. 418. CH. 115-116. 170-171.

лено на крестъ Христовъ, всв помышленія свои собираетъ онъ во едино въ молитвъ къ Богу и, въ то время, какъ молится со слезами и умиленіемъ, въ тотъ самый часъ воскипаетъ въ сердцв его источникъ, изливающій услажденіе: члены его разслабівають, очи закрываются, лице поникаеть къ землъ и помышленія его измѣняются, такъ что не можеть онъ сдѣлать поклона отъ радости, возбуждающейся въ целомъ теле его» (1). Кромъ того «неръдко по ночамъ, когда человъкъ находится между сномъ и пробужденіемъ, какбы спя и не спя, бодрствуя и не бодрствуя, а многократно и во время поделія, во все тело неощутительно входить какое-то услаждение и радование, -- и плотской языкъ не можетъ выразить этого, почитая все земное прахомъ и тщетою. И когда найдетъ на человъка это услаждение, биющееся въ цъломъ его составъ; тогда думаетъ онъ въ тотъ часъ, что и царство небесное не иное что есть, какъ это же самое» (2). Такія состоянія повременнаго радованія служатъ признакомъ того, что сердце стало уже близко къ очищенію и простотъ.

Такова жизнь сердца на второй степени. Страхъ Божій и жажда благь будущихь, или вообще любовь къ жизни вёчной связываеть его и собираеть, отрёшая оть исключительной привязанности къ чему бы то ни было въ этомъ мірё и дёлая его способнымъ ощущать наслажденія высшія, духовныя. Но при этой собранности сердца, простоты и цёлости ему также не достаеть, какъ и уму; потому что въ

<sup>(1)</sup> Стр. 354.

<sup>(3)</sup> CTp. 236.

немъ встрѣчаются совершенно противоположныя чувствованія: — скорби, неизбіжной при отрішеніи оть пристрастія къ благанъ временнымъ, и отрады, савдующей за каждою скорбію ради Бога, —опасенія за въчную судьбу и надежды на спасеніе. Простота уже последуеть за полнымъ очищениемъ сердца, отъ всехъ исключительныхъ привязанностей въ этомъ мірѣ или, что тоже, страстей. Но «иное чистота сердца, и иное чистота ума; потому что умъ есть одно изъ душевныхъ чувствъ, а сердце обнимаеть въ себъ и держитъ въ своей власти внутреннія чувства. Оно есть корень. Но если корень свять, то и вътви святы; т. е. если сердце доводится до чистоты, то ясно, что очищаются и всв чувства. Если умъ приложитъ стараніе къ чтенію божественныхъ Писаній, или потрудится нъсколько въ постахъ, въ бдъніяхъ, въ безмолвіяхъ; то забудеть прежнее свое житіе и достигнеть чистоты, какъ скоро удалится отъ сквернаго поведенія. Однакоже не будеть имъть постоянной чистоты; потому что скоро онъ очищается, но скоро и оскверняется. Сердце же достигаетъ чистоты многими скорбями, лишеніями, удаленіемъ отъ общенія со всёмъ, что въ мір'я мірскаго, и умерщаленіемъ себя для всего этого. Если же достигло оно чистоты: то чистота его не сквернится чемъ-либо малымъ, не боится великихъ и явныхъ браней, - разумъю брани страшныя, потому что пріобрівло себі крівнкій желудокъ, который можеть скоро переваривать всякую пищу, несваримую въ людяхъ немощныхъ» (1).

<sup>3.</sup> Вивств съ умомъ и сердцемъ достигаетъ со-

<sup>(&#</sup>x27;) CTP. 29-30.

бравности и воля. Какимъ образомъ? На первой степени, -- мы видели, -- человекъ решительно растрачиваетъ свою нравственную силу своимъ своеволіемъ. при которомъ онъ, не стесняясь никакимъ закономъ, слъдуетъ похотямъ своего сердца и, если останавливается въ удовлетвореніи имъ, то изъ одного страха за свое временное благополучіе. Какъ же скоро онъ вступаеть на вторую степень; то, боясь уже за свою душу и дорожа своею въчною судьбою, онъ ръщается оставить своеволіе и свою волю подчинить вол'ь Божіей. Но это возможно для него не иначе, какъ при упражненіи своей воли въ исполненіи того, чего хочеть Богь и чего требуеть въ своихъ заповъдяхъ ('). Не пріобрѣлъ онъ еще любви къ Богу; поэтому ему необходимо упражняться въ томъ, что ведетъ его къ этой любви; напр. въ молитвъ, «вслъдствіе которой снискиваются причины любить Бога» (°). Не любить еще онь и ближнихъ; поэтому необходимо для него творить милостыню, принуждать себя къ перенесенію обидъ, къ пожертвованію своихъ частныхъ выгодъ пользъ общей, и не только пользоваться каждымъ случаемъ, вызывающимъ его на доброе дело для своихъ собратій, но и изыскивать эти случаи (3). Не отръшился еще онъ отъ пристрастія къ здышней жизни; поэтому для него необходимо терпъніе въ скорбяхъ, посылаемыхъ ему Промысломъ жизни, или и свободное лишение себя удобствъ жизни, твлеснаго покоя (1). Такимъ образомъ жизнь человъка

<sup>(1)</sup> Стр. 157. сн. 298-301.

<sup>(&</sup>lt;sup>2</sup>) CTP. 204-205.

<sup>(5)</sup> CTp. 309. CH. 340-342. 350-351.

<sup>(4)</sup> CTp. 14-15.

на второй степени, представляеть собою не что иное, какъ рядъ добрыхъ дель и подвиговъ добродетели, при совершеніи которыхъ человікь, изъ повиновенія закону Божію, каждый разъ отказываетъ томъ, чего хочетъ, и принуждаетъ себя къ тому, чего, при его пристрастіи къ этой жизни, ему не хотелось бы, кратко сказать-борется сь самимь собою. въденіе человъка на второй степени св. Исаакъ обыкновенно и называетъ въденіем дъль и состояніе этой степени домисльностію (1). Въ этихъто попыткахъ и подвигахъ самоотреченія и самопринужденія, въ этой-то борьбѣ человѣка съ самимъ собою и вырабатывается его нравственная сила, поколику, при каждомъ подвигъ, онъ становится господиномъ своего желанія, -- овладіваеть имъ. Чімъ далье такимъ образомъ простирается онъ въ исполненіи заповъдей Божінхъ и чёмъ продолжительные упражняется въ совершеніи добрыхъ дёль; тёмъ нравственно мужественные становится, тымь болые пріобрытаетъ могущества сдерживать свои стремленія и развивать только тв изъ нихъ, которыя согласны съ волею Божіею, а прочія подавлять (2). А эта сдержанность человъка и есть не что иное, какъ собранность воли; хотя простоты очевидно здёсь нёть, по тому самому, происходить борьба противоположныхъ стремленій плоти и духа, помысловъ десныхъ и шуихъ, -- и человъкъ то падаеть, то возстаеть, то побъждается, то одерживаеть побъду.-Явный признакъ сдержанности воли-сдержанность устъ. Разръшеніе

<sup>(1)</sup> Стр. 158. снес. 14. 15. 16. 308. 152—153 ж др.

<sup>(°)</sup> CTP. 510-511.

языка для бесёды не только праздной, но иногда даже и для благочестивой, служить признакомъ большаго или меньшаго ослабленія правственной силы и въ свою очередь производить это ослабленіе. «Въ тотъ день, въ который поговорю съ кѣмъ-нибудь, говорилъ одинъ старецъ св. Исааку, не возможно для меня сохранить правило поста, по обычаю моему; но принужденъ бываю разрѣшить постъ» (1).

Борьба человека, по двоякости его природы, бываеть двоякая: внъшняя и внутренняя, тълесная и душевная (°). Первая выражается въ добродътеляхъ тьлесныхв, каковы: пость, бавніе, служба, лишеніе удобствъ жизни, благотворенія. Онъ называются тьлесными потому, что совершаются явными действіями, которыми человъкъ очищается отъ плотской нечистоты, или которыми свое тёло употребляеть ственно его назначенію (\*). Борьба же внутренняя выражается, въ дъйствіяхъ ума и сердца, неослабно продолжаемыхъ, съ заботливою мыслію о судѣ или правдъ Божіей и о судахъ Божіихъ, въ сердечной молитвъ, размышленіи о Промыслъ Божіемъ и охраненіи себя отъ страстей и помысловъ тонкихъ, чтобы не встръчалось ничего страстнаго въ области сокровенной и духовной» (1). Трудна для человъка и борьба вившияя, но не сравненно трудиве борьба внутренняя, -и ее испытывають только великіе и строгіе подвижники благочестія, проводящіе жизнь въ безмолвіи и уединеніи, а люди, въ мірѣ и обществѣ содѣвающіе

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 175. снес. 54. 45-46.

<sup>(2)</sup> CTp. 352. CH. 447. 452. 107.

<sup>(3)</sup> CTp. 477-478. CH. 322. 308-309.

<sup>(4)</sup> CTp. 478.

свое спасеніе, ея не знають и не въ силахъ въ ней устоять. Только содержавшіе поб'яду въ брани вн'яшней, говоритъ Св. Исаакъ, имеютъ смелость не бояться самой внутренней брани, -- и ничто не побуждаеть ихъ къ опасенію; не безпокоятся они о брани, угрожающей имъ спереди и сзади, - разумъю брань, воздвигаемую на душу чувствами и нерадъніемъ, напр. слухомъ, языкомъ, или когда даемъ и беремъ. Все это, входя въ душу, производитъ ослѣпленіе. И, при наступленіи внъшняго смятенія, не можеть она быть внимательною къ себъ въ воздвигаемой на нее тайной брани и возстающихъ внутри ея побъждать тишиною. А когда человъкъ затворить врата городскія, т. е. чувства; тогда ратуетъ внутри и не боится злоумышляющихъ внъ города» (1). Это потому, что съ заключеніемъ внішнихъ чувствъ посредствомъ безмолвія и отръшенія отъ дълъ житейскихъ, со всею силою возбуждаются внутреннія движенія ума и сердца, какъ добрыя такъ и злыя: возстаетъ умъ противъ ума, душа противъ души, духъ противъ духа (°). Св. Исаакъ не скрываеть всей тяжести борьбы человъка и его трудовъ къ достиженію совершенства. Ніть, -по его словамъ, жизнь по заповъдямъ Божіимъ есть жизнь многотрудная, путь къ единой простотв чистоты, путь крестный, орошаемый кровію тъхъ, которые по нему шествують, - притомъ путь единственный и общій для всъхъ. Если же нъкоторые и достигаютъ чистоты безъ страданій; то это есть исключеніе изъ общаго правила, это Господни суды, --и просить у Бога чистоты и свободы, безъ деланія заповедей и борьбы, было бы

<sup>(1)</sup> Стр. 352.

<sup>(°)</sup> Crp. 117. em. 234.

крайнимъ неразуміемъ (1). Однакожъ, какъ ни тяжела для человъка борьба со страстями за чистоту; но она имъетъ для себя облегчение, кромъ мира совъсти, повременнаго услажденія и радованія и содъйствія благодати Божіей, — въ ревности, которая возбуждается въ душт сама собою при каждомъ добромъ стремленін, появляющемся въ ней, -- въ этомъ жарѣ, который. болье или менье проникаеть сердце каждый разъ, когда западаетъ въ душу добрая мысль. «За всякою мыслію добраго желація, въ началь его движенія, говорить св. отець, последуеть некая ревность, горячностію своею уподобляющаяся огненнымъ углямъ, и она ограждаеть эту мысль и не допускаеть, чтобы приблизилось къ ней какое-либо сопротивление, пренятствіе и преграда... Она отъ времени до времени движеть, возбуждаеть, распаляеть и укрипляеть человъка-пренебрегать плотію въ скорбяхъ и въ страшныхъ срътающихъ его искушеніяхъ, непрестанно предавать свою душу на смерть и идти во срътение отступнической силь ради совершенія того дыла, котораго сильно возжелала душа... Эта сила ревности двумя способами пробуждается и укрыпляется: или страхомъ за то благо, которое человъкъ пріобрълъ или надвется пріобръсть, --- или возрастаніемъ въ душь вождъленія добродътели. Первый же поводъ къ охлажденію ея-уменьшеніе этого самаго вождельнія. А второй поводъ, когда войдетъ въ душу какой-то самый тонкій помыслъ самоув ренности и отважности, и человъкъ начнетъ думать, что нътъ ему причины бояться чего-либо для своей доброд втели» (3).

<sup>(&#</sup>x27;) Crp. 299-300. cm. 7.

<sup>(\*)</sup> CTp. 177-180.

Но «какъ прежде всёхъ страстей самолюбіе, такъ прежде всъхъ добродътелей препебрежение тълеснымъ покоемъ» (1). Равнымъ образомъ упражнение въ добротетеляхъ, какія-въ обществе, предшествуетъ высшимъ добродътелямъ отшельническимъ, которыя уже переводять человека къ духовному созерцанію третьей степени. «Блаженный Василій и блаженный Григорій, о которыхъ сказалъ ты, что были любителями пустыни, столнами и светомъ Церкви и восхваляли безмолвіе,пишетъ св. Исаакъ въ посланіи къ св. Сумеону чудотворцу,--пришли въ безмолвіе не прежде упражненія въ деланіи заповедей, но жили сперва въ міре и хранили заповъди, какія должно было хранить живущимъ въ обществъ, а потомъ уже пришли въ душевную чистоту и сподобились духовнаго созерцанія. Д'виствительно, я увъренъ, что, когда жили они въ городахъ, то принимали странниковъ, посъщали больныхъ, одъвали нагихъ, умывали ноги трудящихся и, если кто пояль ихь поприще едино, шли сь нимь два (Мв. 5, 41). И когда сохранили заповъди, потребныя въ жизни общественной, и умъ ихъ началъ ощущать первоначальную непоколебимость и таинственныя созерцанія; тогда поспътили они выдти и въ пустынное безмолвіе, — и съ сего времени пребывали съ внутреннимъ своимъ человъкомъ, почему сдълались умозрителями и пребыли въ духовномъ созерцаніи, пока не призваны были благодатію сод влаться пастырями Христовой Церкви» (2). Вступивъ въ жизнь отшельническую и иноческую, разсудительный подвижникъ начинаетъ свое

<sup>(1)</sup> Стр. 278.

<sup>(</sup>a) CTp. 301-302.

авло постомъ; а послв него содвйствуетъ подвигу почное бавніе, потому что твло постящееся не терпить того, чтобы цвлую ночь проспать въ постелв, притомъ отъ поста раждается вожделвніе собесвдованія съ Богомъ ('). Отсюда уже онъ переходить къ высшимъ и высшимъ подвигамъ.

Живеть ли человъкъ въ міръ или въ уединеніи, онъ свои подвиги совершаетъ не одинъ и не независимо отъ вліянія міра невидимаго, духовнаго, какъ это отчасти видно уже изъ того, что сказано выше. Съ одной стороны діаволъ съ своими клевретами употребляеть всв меры, чтобы отклонить человека отъ дъла спасенія. Съ другой-Богь и его святые Ангелы поддерживають человека въ его борьбе съ самимъ собой и врагомъ спасенія и обучають искусству выходить побъдителемъ изъ этой борьбы. Діаволъ впрочемъ не могъ бы имъть на человъка злаго вліянія, если бы ему не попускаль этого самь Богь, для упражненія человіка въ добродітеляхь и для испытанія его усердія къ подвигамъ ради Бога (°). Вотъ что говоритъ св. Исаакъ о брани діавола съ человъкомъ, имъя впрочемъ въ виду главнымъ образомъ вступающаго въ тяжкій подвигъ жизни подвижнической, монашеской. «У сопротивника нашего діавола, говорить онъ, древній обычай-со вступающимь въ этотъ подвигъ хитро разнообразитъ борьбу, примвняясь къ состоянію каждаго» (3). Приспособительно къ мівръ преспъянія человъка, эта борьба имъетъ четыре

<sup>(1)</sup> Стр. 110. 111. сн. 454.

<sup>(°)</sup> CTp. 394.

<sup>(3)</sup> Стр. 392.

вида. Къ первому св. отецъ относитъ борьбу діавола съ теми, которые съ сомнениемъ и холодностию вступають въ подвигь Господень. Съ самаго же начала онъ нападаетъ на нихъ со всею силою (и возставляетъ твердыя и сильныя искушенія, чтобы съ перваго подвига объяла ихъ боязнь, путь ихъ показался жестокимъ и неудобопроходимымъ и сказали они: если начало пути такъ тяжело и трудно; то можетъ ли кто до самаго конца его выдержать многія предстоящія на немъ нападенія? И съ этого времени не могутъ уже они снова возставать или идти впередъ и даже видъть что-либо иное отъ недающей покоя заботы о семъ, -- и діаволъ не долго ведеть съ ними свою жестокую брань» (1). Что же касается до такъ, которые мужественны, ни во что сменяють смерть и исходять на дело съ великою ревностію, -- на встречу тъмъ не вдругъ выходить діаволь и долго не показывается; потому что знаетъ, что всякое начало брани бываетъ горячве, и ревностные воители не легко побъждаются, при томъ же боится окружающей ихъ божественной силы. Онъ въ этомъ случав выжидаетъ, нока ихъ ревность охладится со временемъ и сами отъ себя начнутъ они изобрѣтать то, что служить къ ихъ одолвнію. Какъ же скоро заметить, что они несколько охладели и уклонились отъ первыхъ помысловъ, — немедленно приступаетъ къ нимъ и старается довести ихъ до гибели различнымъ образомъ. Или начинаетъ внушать, чтобы они дали себѣ послабленіе сперва въ чемъ-либо незначительномъ, а потомъ домало по малу и до совершеннаго разслабле-

<sup>(1)</sup> CTP. 393.

нія. «Такъ сначала усиливается сдівлать, чтобы оставлена была непрестанная молитва; а потомъ внушаетъ пренебрежение къ установленнымъ временамъ молитвы и правила, совершаемаго Телесно. Вначале посвеваетъ помыслъ вкусить прежде времени какую-нибудь малость пищи и что-нибудь самое и эональтирыное и ничтожное; а, по нарушеніи воздержанія въ этомъ, человъкъ поползается въ неумъренность и распутство. Сначала маловажнымъ представляется въ его глазахъ посмотръть на наготу своего тъла или на другую какую красоту членовъ своихъ, когда снимаетъ съ себя одежды или когда выходить для телесной потребности или къ водѣ, и разслабитъ чувства свои, сивло положить руку подъ одежды свои неть осязать тело свое; а потомъ уже возникаетъ въ немъ и прочее одно за другимъ, производя въ душъ гибельное опустошение». Или же діаволь старается возбудить въ подвижникъ неумъренную ревность, внушая ему повидимому добрыя желанія подвиговъ, которыя однакожъ не по его силамъ. Въ этомъ случав подвижникъ подвергается двоякой опасности, если не обратится съ молитвою къ Богу о помощи и вразумленіи. Либо онъ предастся мечтательности о подвигахъ высшихъ и, не дълая ихъ, упустить и то, что могъ бы сдълать, либо, принявъ на себя подвигъ не по силамъ, предастся наконецъ малодушію и отчаянію. Наконецъ діаволъ употребляеть въ дёло мечтанія, отъ которыхъ содрагается природа человъческая; т. е. является подвижнику въ различныхъ ужасающихъ образахъ, чтобы тъмъ поколебать въ немъ упованіе на Бога и ввергнуть его въ отчаяніе. Это

второй видъ діавольской брани ('). Когда же человѣкъ, при содѣйствіи благодати Божіей, выдержить эту брань, и врагь увидить, что «внашнія чувства не побъждаются видимыми вещами и слышимыми гласами и помыслы не разслабъвають отъ его ласкательствъ и обольщеній; тогда этоть обманщикъ желаеть отъискать какой-либо способъ отдалить отъ человъка помогающаго ему Ангела, лучше же сказать, ослышть умъ человъка, возбудивъ въ немъ помыслы гордыни. И иногда разсуждаеть онъ, что побъдилъ врага случайно; а иногда-что побъдилъ по безсилію (умалчиваю о другихъ-способахъ и хульныхъ помыслахъ, отъ одного воспоминанія которыхъ душа приходить въ страхъ); иногда же врагь изводить на среду прелесть свою, подъ видомъ откровеній отъ Бога, и въ сновиденіяхъ показываеть что-либо человеку, а также во время бодрствованія преобразуется въ свътлаго Ангела и дълаетъ все, чтобы мало по малу, хотя нъсколько, привести человъка въ согласіе съ собою» (2). Если же разсудительный убережеть помыслы свои памятованіемъ о Содъйствующемъ ему; тогда врагъ употребляетъ еще одно, и самое сильное средство на погибель человъка. Въ чемъ же состоить оно?-«Угнетать человъка и искушать естественными нуждами. Умъ человъка ослъпляется часто видъніемъ и приближениемъ къ нему вещей чувственныхъ и, когда сближается съ ними, безъ труда побъждается въ этой борьбъ. Врагъ мечтательно показываетъ ему женскую красоту въ непристойныхъ видахъ, привлекая

<sup>(1)</sup> Стр. 395-398. сн. 460. 461. 181. 167. 361. 346.

<sup>(</sup>a) Crp. 398-399.

внимание то убранствомъ одождъ, то вольностию обращенія, то тівлесною наготою. Часто также дълалъ онъ, что подвижникъ начиналъ мечтательно видъть золото и драгоцінныя вещи. Врагь знасть, что побівда подвижника и одолжніе его и сокровище и защита, и все заключается въ помыслъ его, -- и онъ падаеть, какъ только помыслъ его подвигнется съ места и своимъ произволеніемъ онъ на одно мгновеніе покажеть свое согласіе съ обольщеніемъ врага, какъ и случалось это со многими изъ святыхъ при мечтательномъ представлени красоты женской. Если же приближались они къ міру на одно или на два поприща или на разстояніе дневнаго пути; то врагъ и дъйствительно приводилъ къ нимъ женщинъ». Сказавъ объ этомъ последнемъ, самомъ опасномъ виде и способъ діавольской брани, св. Исаакъ въ страхъ обращается къ Богу и говорить: «но Ты, Господи, Господи, въдущій немощь нашу, не введи насъ въ таковыя искушенія, изъ которыхъ даже сильные и более искусные едва исходять побъдителями» (1)! Всматриваясь въ то, что говорить св. Исаакъ о борьбъ тълесной и душевной, мы не можемъ не замътить, что первые два вида и способа діавольской брани им'вють м'всто въ борьбъ тълесной, а послъдніе два въ борьбъ душевной.

Попуская діаволу искушать человъка и укръпляя его въ борьбъ съ этимъ врагомъ, учитъ св. Исаакъ, благодать Божія и сама упражняетъ подвижника въ его стремленіи къ совершенству искушеніями (3). Но какъ сама наводитъ искушенія, такъ и діаволу попу-

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 400-404. снес. 381. 382.

<sup>(3)</sup> CTp. 473. 408-409.

скаеть искушать человъка не прежде, чъмъ утвердить его въ упованіи на своего Создателя и Спасителя (1). «Не приходить искушеніе, если душа не пріиметь сперва втайнъ величія паче мъры своей и Духа благодати, пріятаго ею прежде. И хотя это д'виствительно такъ, т. е. благодать прежде искушенія; однако же ощущеніе искушеній, для испытанія свободы, непремінно предшествуеть ощущенію благодати. Благодать предвускоряеть вы умь, но замедляеть вы ощущении» (1). Тоесть, -- при совершении каждаго подвига и при каждомъ искушеніи, благодать внушаетъ ч уясняетъ человъку мысль о необходимости бороться съ искушениемъ и преодолѣвать его, въ надеждѣ на Бога; но при этомъ всегда предоставляетъ человъка сначала самому себъ, его собственнымъ усиліямъ и томленію его души, пока онъ не воззоветь къ Богу отъ всего сердца о номощи и утъщении, сознавъ собственное безсиліе. Помощь и утъшение благодать сообщаеть человъку обыкновенно невидимо; потому что видимое содъйствіе Божіе необходимо для человъка только тогда, когда онъ терпить великія искушенія и великія скорби, напр. мученія за Христа или страданія жизни отшельнической, въ которой человъкъ лишается всякой помощи и утъшенія отъ людей. Въ этомъ случав Богъ уже и явственно открываеть себя угодникамъ своимъ, сообщая имъ видолія или же откровенія, или посылая къ нимъ видемо святыхъ Ангеловъ. «Какъ они, оставивъ земное, возлюбили небесное, говорить св. Исаакъ объ отшельникахъ; то и сами святые Ангелы не скрывали за это

<sup>(&#</sup>x27;) Crp. 270.

<sup>(3)</sup> Стр. 472.

отъ нихъ зрака своего и исполняли всякое желаніе ихъ. По временамъ они являлись имъ, научая, какъ надлежить имъ жить; а иногда объясняли то, въ чемъ недоумъвали они; иногда сами святые вопрошали ихъ, о чемъ надлежало; иногда Ангелы наставляли на путь твхъ изъ нихъ, которые заблуждались; иногда избавляли тъхъ, которые впадали въ искушенія; иногда, при внезапной бъдъ и угрожающей опасности, исхищали ихъ отъ этого, спасая напримъръ отъ эмъя, или отъ камня, или отъ куска дерева, или отъ верженія камня; иногда, если врагъ явно нападалъ на святыхъ, являлись видимымъ образомъ и говорили, что посланы на помощь къ нимъ, и придавали имъ смелость, отважность и отраду; а въ иное время совершали чрезъ нихъ исцеленія, иногда же исцеляли самихъ святыхъ, подвергшихся какимъ-либо страдапіямъ; иногда тёламъ ихъ, изнемогшимъ отъ неяденія, прикосновеніемъ руки или словами сообщали сверхъестественную силу и укръпляли ихъ; иногда же приносили имъ пищу, хлібов и даже овощи или какія-либо другія съ хлебомъ вкушаемыя снъди; а нъкоторымъ изъ нихъ объявляли время, а инымъ и образъ ихъ преставленія. И должно ли перечислять многое, чёмъ доказывается любовь къ намъ святыхъ Ангеловъ и всевозможное попечение ихъ о праведныхъ» (¹)? Но если человъкъ какимъ-либо образомъ забудетъ, что дъло спасенія вмість съ нимъ совершаетъ и благодать Божія, что даже добрая мысль не западаетъ въ сердце его, если она не отъ благодати, - и начнетъ чъмъ-либо хвалиться; въ такомъ случав сила благодати тотчасъ оставляеть его и попу-

<sup>(1)</sup> CTp. 359-362. CHec. 117-119.

скаеть ему въ этомъ самомъ пасть, чтобы смирить его гордость ('). Такъ: «горделивому попускается впадать въ хулу, превозносящемуся дъятельною добродътелію попускается впадать въ блудъ, а превозносящемуся своею мудростію попускается впадать въ тайныя съти невъденія» (1).

Какъ бы высоко ни стоялъ человъкъ на второй степени, эта степень есть только вившияя, —и онъ совершаетъ дъло свое только во вившиемъ человъки, а внутренній остается еще безплоденъ (3). Онъ въруетъ, но эта въра только отъ слуха; надъется, но не пмъетъ еще несомпънности упованія; развиваетъ въ себъ любовь къ Богу, но еще боится Бога; исполняетъ волю Божію, но эта воля еще не сдълалась его собственною; онъ дълаетъ добро для своихъ ближнихъ, но еще различаетъ между ними своихъ и чужихъ, близкихъ и далекихъ; испытываетъ, но еще не знаетъ себя; трудится надъ тъмъ, чтобы достигнуть области простоты, но еще не достигь ея; длиствуетъ, но еще не созерцаетъ, —и его дъятельность есть не болье, какъ тъло, которое требуетъ еще оживотворенія дыханіемъ жизни (4).

О томъ, что настало время этому оживотворенію, дають знать слідующіе признаки: «сердце у подвижника благочестія горить и какъ огнемъ распаляется день и ночь; а потому цільй міръ онъ вміняеть за уметы и пепель, не желаеть даже пиіци отъ сладости новыхъ пламенієющихъ помысловъ. Внезапно у него начинають литься слезы и примішиваться ко всякому

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 359.

<sup>(\*)</sup> CTP. 489. 343.

<sup>(3)</sup> CTp. 417-418.

<sup>(4)</sup> Стр. 418. сн. 16—17.

двлу, т. е. во время чтенія, молитвы, размышленія, когда онъ принимаетъ пищу и питіе, -- знакъ, что общая всъхъ мать, благодать, вождельваетъ таинственно произвесть божественный образъ на свътъ будущаго въка. Тогда умъ начинаетъ возбуждаться чъмъ-то тамошнимъ, подобно дыханію, какое младенецъ привлекаетъ въ себя, находясь еще внутри членовъ, въ которыхъ обыкновенно питается. И поелику не терпитъ того, что для него еще необычно; то начинаетъ вдругъ издавать вопль, смъщанный съ сладостію меда. И въ какой мітрь развивается внутренній человіть, въ такой же бываеть и приращение слезь. Такимъ образомъ слезы положены какъ бы какимъ пределомъ между телеснымъ и духовнымъ, между состояніемъ страстнымъ и чистотою. Но этотъ описанный мною чинъ слезъ, говорить св. Исаакъ, не тотъ, какой съ промежутками бываеть у безмолвствующихъ; потому что и у всякаго пребывающаго въ безмолвіи съ Богомъ, бываетъ по временамъ это утвшение. Я говорю не о семъ чинъ слезъ, а о томъ, какой у плачущаго непрерывно день и ночь. Въ этомъ случав очи его уподобляются водному источнику до двухъ и болве летъ, а потомъ приходить онъ въ умирение помысловъ; по умирении же помысловъ, сколько вмѣщаетъ отчасти естество, входить въ тоть покой, о которомъ сказалъ св. Павелъ (Евр. 4, 3). И по семъ мирномъ упокоеніи, умъ начинаетъ созерцать тайны. Тогда уже Духъ Св. начинаетъ ему открывать небесное, и вселяется въ немъ Богъ и воскрешаетъ въ немъ плодъ Духа, и оттого, нъсколько неясно и какъ бы гадательно, человъкъ ощущаеть въ себв то измънение, которое приметь внутреннее естество при обновленіи всяческихъ. Но послушай еще, что скажу я тебь и чему научился изъ нелживыхъ устъ. Когда входишь въ умиреніе помысловъ, тогда отъемлется у тебя множество слезь и потомъ приходять къ тебь слезы въ мъру и въ надлежащее время. Это есть самая точная истина; короче сказать, такъ въруетъ вся Церковь» (¹).

Что же происходить съ человъкомъ, когда онъ въ своемъ нравственномъ развитии вступаетъ наконецъ на третью степень въденія? Онъ достигаетъ совершенства и входить въ тъснъйшее единеніе съ Богомъ, такъ что къ нему вполнъ можно отнести слова Апостола: живу же не ктому азъ, но живетъ во мнъ Христосъ (Гал. 2, 20). Духъ человъка получаетъ полное господство надъ плотію, и свою печать — цълости и простоты полагаетъ на всю его жизнь.

1. Во-первыхъ, въ умѣ человъка открывается цълостное созерцаніе. Это созерцаніе съ одной стороны объемлетъ собою все, но такъ, что въ немъ, по выраженію св. Исаака, ничто не отдъллется одно отъ другаго инаковостію образа, а все единый Христосъ (°). Человъкъ пріобрътаетъ непрестанное памятованіе о Богѣ и непрестанную молитву. «Она не прекращается въ немъ потому, что самъ Духъ, вселившись въ человъка, молится всегда. Тогда и въ сонномъ и въ бодрственномъ состоянніи человъка молитва не пресъкается въ его душѣ; но ъсть ли, пьетъ ли, дълаетъ ли что, даже и въ глубокомъ снъ, безъ труда изливаются сердцемъ благоуханія и испаренія молитвы. Тогда молитва не отлучается отъ него ни на минуту, и онъ хотя безмолв-

<sup>(1)</sup> CTp. 418-419. CHec. 115. 222. 230. 347. 384-585. 498.

<sup>(\*)</sup> CTp. 321.

ствуеть по внішности, однако же втайні въ тоже время совершаеть Божію службу. И справедливо, молчаніе чистыхъ одинъ изъ Христоносныхъ мужей называетъ молитвою, потому что помыслы ихъ суть божественныя движенія, а движенія чистаго сердца и ума суть кроткіе гласы, которыми они сокровенно воспівають Сокровеннаго» (1). Такимъ образомъ помыслъ о Богѣ, постоянно будучи присущъ уму человъка-естественно и бевъ принужденія, связываеть собою всё движенія его ума и сердца, такъ что всъ они становятся одинаково чистыми, святыми и божественными. Человъкъ вездъ и во всеме видить Бога. Отсюда онъ не отличаеть собственной самодентельности отъ содействія Божія. По его мысли, Богъ действуеть имъ и въ немъ и еже хоттьми, и еже дъяти (°). Потому-то далве-онъ уже не занимается самонспытаніемъ и разборомъ своихъ помысловъ и поступковъ (3). Если прежде наблюдалъ за скромностію во всёхъ членахъ; то теперь забываеть придавать своимъ членамъ видъ благочинія (4). Если прежде высчитываль каждый глотокъ пищи, чтобы не дозволить себъ неумъренности; то теперь вовсе не обращаеть вниманія на то, всть ли онъ или не всть. «Авва Сисой, расказываеть св. Исаакъ, пришель въ эту меру такъ, что спрашивалъ ученика: влъ я, или не влъ» (3)? Такой человъкъ «уже не заботится о себъ, но связуется изумленіемъ и молчаніемъ, и не имъеть возможности снова возвратиться къ способамъ своего въденія и употребить

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 128-129.

<sup>(1)</sup> Ctp. 146.

<sup>(8)</sup> CTp. 146.

<sup>(4)</sup> CTp. 510.

<sup>(\*)</sup> CTp. 120.

ихъ въ дело, чтобы иначе, при ихъ противлении, не лишиться Божія промышленія, которое втайні неусыпно назираетъ надъ душею, печется о ней и непрестанно преследуеть ее всеми способами. Онъ не доходить уже до такого безстыдства, чтобы снова испрашивать у Бога въ молитвахъ: «дай мнв это», или «возьми у меня то»; но когда приступаетъ къ молитвъ, онъ не смъетъ и не знаетъ даже, о чемъ молиться, а только молчить всвии своими помышленіями, ожидая одной милости и того изволенія, какое изыдеть о немъ оть лица достопокланяемаго Величія, когда преклоняеть липе свое на землю и внутреннее зрвніе сердца его вознесено къ превознесеннымъ вратамъ во святое святыхъ, гдъ Тотъ, коего селеніе--- мракъ, предъ къмъ смъжаются очи Серафимовъ, чья добродътель побуждаетъ легіоны къ ихъ ликостоянію, на все чины ихъ изливая молчаніе. И осм'вливается только такъ говорить: «по вол'в твоей, Господи, да будеть со мною» (1)! Мало того. «Ему хотелось бы, если можно, отъ самаго себя погрузиться внутри себя, войти въ безмолвіе и вселиться въ немъ, всецъло оставивъ всъ свои прежнія мысли и чувствованія, сод'влаться чімь-то, какь бы несуществующимъ въ твари, не пришедшимъ еще въ бытіе, вовсе незнаемымъ даже самой душъ своей» (°). «онъ видъніемъ души своей ежечасно увеселяется и дивится красотъ своей, которая, дъйствительно, во сто кратъ блистательнъе свътлости солнечной»; но въ этомъ случать онъ созерцаетъ красоту своей души не какъ свою, а какъ красоту твари Божіей, доброй зѣло (5).

<sup>(1)</sup> Стр. 146. сн. 263.

<sup>(\*)</sup> CTP. 260.

<sup>(\*)</sup> CTp. 48. 47.

Кратко сказать, опъ смирлется. Но это смиреніе не то, что на второй степени. Тамъ человъкъ старается смиряться, смиряется по расчету; такъ какъ видитъ для себя пользу смиренія и вредъ гордости, какая кроется въ немъ: здёсь смиряется по простотть, естественно и безъ принужденія, -- потому что вовсе не обращаеть на себя вниманія и не занимается разборомъ того, что онъ дълаетъ, будучи совершенно убъжденъ, что все въ немъ совершаетъ Богъ, предъ которымъ онъ ничто. Потому-то св. Исаакъ говоритъ: «того, кто смиренномудръ, при воспоминании гръхопадений и проступковъ, и памятуетъ оныя, пока не сокрушится его сердце и умъ его, при воспоминаніи о нихъ, не низойдеть съ высоты горделивыхъ помысловъ, мы не назовемъ смиренномудрымъ, хотя и сіе похвально; потому, что есть еще въ мемъ горделивый помыслъ и не пріобрѣлъ онъ смиренія, а ухищренно приближаеть его къ себъ. Совершенно смиренномудръ тотъ, кто не имфетъ нужды мудрованіемь своимь изобріьтать причины къ смиренномудрію; но во всемъ этомъ совершенно и естественно пріобрівль смиреніе безь труда, кайть человінкь, который пріяль въ себя нъкое дарованіе великое и превышающее всю тварь и природу, но который на себя смотрить, какъ на гръшника, на человъка ничего незначущаго и презрвинаго въ собственныхъ глазахъ» (1). Отъ себя обращаясь къ ближнимъ, онъ не различаетъ между ними злыхъ и добрыхъ, -- для него всю хороши, какъ твари Божіи, и никто не представляется ему нечистымъ и оскверненнымъ. Такимъ образомъ исполняется само собою и слово Апостола, по которому мы

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 290.

должны всъкъ равно отъ искренняго сердца честью больших себе творить (Фил. 3, 3), и слово Пророка, что доброе око не угрить гла (Авв. 1, 13) (1). Потомуто такой человікь, когда другіе его оскорбляють и обижають, бываеть оть всей души убъждень, что такъ н должно быть; не возмущается, не говорить ничего въ свою защиту, но принимаетъ клевету, какъ истину; не старается увърять другихъ, что онъ оклеветанъ, но искренно просыть прощенія (3). Съ другой стороны, по той же самой причинъ, такой человъкъ ни предъ къмъ не унизится; такъ какъ для него всв равны, всв созданія Божін, -- о челов'якоугодін зд'ясь не можеть быть и номину (3). Обращаясь къ видимой природѣ, онъ не отличаетъ въ ней законовъ естественныхъ отъ сверхъестественныхъ. Для него все въ ней дела Божіи, совершающіяся по законамъ божественнымъ, каковы бы они ни были. Чрезъ это онъ становится выше естественныхъ способовъ самосохрашенія и употребленія вещей видимаго міра. Онъ не боится ничего разрушительнаго для естества, какъ не боится Бога, который положилъ законы для естества и котораго постоянно созерцаетъ своимъ умонъ. Эта въра, при которой онъ видитъ во всемъ дъйствіе Бога, «укрыпляеть его душевныя чувства,—и онъ ощущаетъ при этомъ, что какъ будто нечто невидимое убъждаетъ его не внимать видънію вещей страшныхъ и невыносимыхъ для чувствъ». Потому онъ, когда нужно идеть въ огонь или кодить по водамъ, не колеблясь въ помыслъ опасеніемъ сгорыть или потонуть.

<sup>(1)</sup> CTP. 119-120.

<sup>(°)</sup> CTp. 341. 377-378.

<sup>(&</sup>lt;sup>5</sup>) C<sub>7</sub>p. 198.

«Онъ дълается свободенъ и самовластепъ и, какъ сынъ Божій, распоряжается всякимъ тварнымъ естествомъ. Неръжо онъ можетъ все производить и изъ песущаго» ('). Далье, - простота созерцанія выражается и въ томъ, что при немъ не бываете ничего, что отдъляло бы его от его предметовь, - не бываеть необходимости въ изследованіяхъ, умственныхъ соображеніяхъ и умозаплюченіяхь, вопросахь, чувственныхь образахь. «Какъ вившнія чувства не вследствіе обученія и вопросовъ ощущають соприкосновенныя съ ними вещи и естества, но каждое чувство естественно, а не съ помощію вопросовь, ощущаеть встрічающуюся ему вещь (потому что ивть ученія посредствующаго между ощущаемымъ и ощущающимъ: слепому сколько на говори о славъ солища и луны, о сонив звъздъ, о блескъ драгоцівных вещей; — онъ и пріемлеть и судить и представляеть красоту, какую имбють очи, только по названію): такъ подобнымъ образомъ представляй себъ и о созерцаніи духовномъ. Ибо умъ прозирающій въ сокровенныя тайны духа, если онь въ своемъ естественномъ здравін, вполнів созерцаеть славу Христову и не спрашиваеть и не учится, но наслаждается тайнами новаго міра, превыше свободы воли, соразмірно горячности въры и надежды на Христа» (2). Такой человъкъ не имъетъ нужды усвоять себъ истинъ Въры размышленіемъ, соображеніями ума или чтеніемъ слова Божія; такъ какъ стоить въ самой области познанія истины. Въ его сердцъ вмъсто закона Писаній укоренены заповъди Духа, и учится онъ не самъ собою или

<sup>(1)</sup> Стр. 266. сн. 147-152.

<sup>(°)</sup> CTP. 320, CH. 267.

у постороннихъ учителей, но у самаго Духа, который открываеть ему сокровенное (1). Портому его умъ въ своемъ созерцаніи, только перепосится со всею свободою оть одного предмета въ другому, приходя отъ созерцанія въ изумленіе (3). Не нуждается опъ, какъ замъчено, и въ чувственныхъ образахъ. «Въ какой мфрф тело освобождается отъ вещественныхъ узъ, въ такой освобождается и умъ. И въ какой мъръ умъ освобождается отъ узъ попеченій, въ такой просв'ьтляется; а въ какой просв'ьтляется, въ такой же утончается и возвышается надъ попятіями въка сего, носящаго образы дебелости. И тогда умъ научается созерцать въ Богв, подобно Ему, а не какъ видимъ мы» (3). Въ немъ открываются «два духовныя ока, соотвътственно двумъ тълеснымъ, — и онъ однимъ окомъ видитъ тайны Божіей славы, сокровенныя въ естествахъ, т. е. силу, премудрость Божію и совъчное промышление о насъ, видитъ взаимное отношеніе между тварями» (1), не входя въ наблюденія надъ ихъ жизнію и не дълая соображеній, выводовъ, а непосредственно. Отъ этого просвътленнаго благодатію взора не скрываются ни души человъческія, ни безплотныя природы духовъ. «Представлю тебъ доказательство, говорить св. Исаакъ, при истинности свидътельствующаго, ясное, - разумъю блаженнаго Абанасія в., который въ сочиненіи объ Антонів великомъ говорить: «великій Антоній, стоя однажды на молитвь, увидълъ чью-то душу, возносимую съ великою честію,

<sup>(1)</sup> CTp. 382-383.

<sup>(\*)</sup> CTp. 123-128.

<sup>(5)</sup> CTp. 203. CH. 384, 431, 478-479 M Ap.

<sup>• (1)</sup> CTp. 482, cm. 323.

и ублажилъ сподобившагося такой славы; блаженный же сей былъ Аммунъ изъ Нитрін, а та гора, на которой жиль св. Антоній, отстояла отъ Нитріи на тридцать дней пути. Этимъ прим'вромъ доказано, что душевныя природы видять одна другую, хотя и удалены одна отъ другой, и что не препятствуютъ имъ видъть другъ друга разстояніе и тілесныя чувства». «Души, замѣчаетъ еще св. отецъ, пока осквернены и омрачены, не могутъ видъть ни другъ друга, ни себя самихъ; а если очистятся и возвратятся въ древнее состоявіе, въ какомъ созданы; то ясно будутъ видъть три чина -чинъ низшій ихъ (демоновъ), чинъ высшій (Ангеловъ), и другъ друга въ своемъ чинъ. И не потому, что измінятся въ тівлесный видь, увидять тогда Ангеловь ли то, или демоновъ, или другъ друга; напротивъ узрятъ увъ самомъ естествъ и въ духовномъ чинъ. А если скажешь, что невозможно быть видиму демону или Ангелу, если не измінятся они, не примуть на себя видимаго образа; то сіе будеть значить, что видить уже не душа, а тело. Но въ такомъ случав какая нужда въ очищеніи» (1)? «Другимъ же окомъ человъкъ созерцаеть славу святаго естества Божія, когда благоволить Богь ввести его въ духовныя таинства и въ ум'в его отверзть дверь въры» (1). Это состояние особенное; выше его для человъка нътъ, -- и потому на немъ мы остановимся послів, а теперь замівтимъ нівкоторыя черты, которыми св. отецъ точиве опредвляеть вообще созерданіе третьей степени. Это созерданіе онъ называеть выдениемь духовнымь по причинъ его простоты,

<sup>(\*)</sup> CTp. 84-87. CHec. 89-94.

<sup>(\*)</sup> Стр. 482. сп. 323.

и говорить, что «пока человыть не отречется оть выденія душевнаго и отъ всякихъ изворотовъ, тонкостей и многосложныхъ его способовъ (т. е. соображевій и изследованій ума, посредствомъ ноторыхъ онъ обыкновенно отъискиваетъ истину) и не поставитъ себя въ младенческій образъ мыслей; до тахъ поръ онъ не можеть, хотя мало приблизиться къ въденію духорному». «Разуму нужно освободиться отъ номысловъ многихъ (отъ анализа разсудочнаго) и придти въ единую простоту чистоты, чтобы ощущать духовное въденіе» ('). «Въ этомъ ощущени, говорить еще св. отець, раждается виая въра, не противная въръ отъ слуха, но утверждающая ту въру, --- впра созерцательная, которая поглощаеть въдение душевное и раждаеть оное снова, такъ что всецвло становится оно духомъ» (2). Это значить, что, какъ скоро человъкъ достигнеть простоты созерцанія, онъ уже не прибівгаеть къ обыкновеннымъ способамъ познація истины; между тімь знасть непосредственно все в гораздо больше того, до чего могь бы дойти при своихъ умственныхъ соображенияхъ и въръ оть слука. До такой-то высоты достигаеть умъ человъка и его въдение на третьей степени!

2. Выбств съ умомь возвышается до простоты и сердце. Въ немъ возгарается всецьлая любовь ко Бозу, при которой оно получаетв безвредбльную широту и начинаеть любить всехе и все, пе разделяясь ни межсоу чемь и не привязываясь пи къ чему исключительно. Эта цълоствая любовь бываеть «порождение въденія истины и духовнаго созерщанія» (:). Иотому-то

<sup>(1)</sup> CTp. 266. CHec. 31 M Ap.

<sup>(2)</sup> CTP. 487. CH. 159. 161. 162-165 M AP.

<sup>(3)</sup> Crp. 94.

св. Исаакъ называеть ее въ другомъ мъсть спервоначальнымъ созерцанісмъ Святыя Тронцы» (1). Воть какъ описываеть онь это состояние сердца. «Любовь къ Богу, говорить онь, естественно горяча и, когда нападаеть на кого безъ мёры, дёлаеть душу ту восторженною. Поэтому сердце ощутившаго любовь сію не можеть вивщать и выносить ее, но, но мерь ка-. чества нашедщей на него любви, усматривается въ немъ необычайное изминение. И воть ощутительные признажи сей любви: лице у человъка дълается огненнымъ и радостнымъ, и тело его согревается. Отступають оть него страхь и стыдь и делается онь какбы восторженнымъ. Сила, собирающая во едино умъ, бъжить отъ него и бываеть онъ какбы изумленнымъ. Страшную смерть вочитаетъ онъ радостію, созерцаціе ума его никакъ не допускаетъ какого-либо пресвчения въ помышление о небескомъ. И въ уединеніи, неэримый никімъ, бесідуеть, какбы кто съ вимъ присутствовалъ. Въдение его и видение естественное преходять, -- и не ощущаеть онъ чувственвозбуждаемаго въ немъ нымъ образомъ движенія, предметами; потому что хотя и далаетъ что, но совершенно того не чувствуеть, такъ какъ умъ его парить въ созерцаніи и мысль его всегда какбы бесьдуеть съ къмъ другимъ. Этимъ духовнымъ упоеніемъ упоевались ніжогда Апостолы, мученики, подвижники» (3). Отъ упоенія любовію къ Богу «сердце человѣка возгарается о птицахъ, о животныхъ, о демонахъ и о всвхъ вообще тваряхъ (безъ различія-о разумныхъ и

<sup>(1)</sup> Стр. 327.

<sup>(</sup>a) CTp. 449.

неразумныхъ, злыхъ и добрыхъ). При воспоминаніи о нихъ и при возэржији на нихъ, очи у человжка источаютъ слезы. Отъ великой и сильной жалости, объемлющей сердце, оно умиляется, и человъкъ не можетъ вынести или слышать или видеть какого-либо вреда или малой печали, претерпъваемыхъ тварію. А потому и о безсловесныхъ, и врагахъ истины, и о дълающихъ ему вредъ со слезами приносить молитву, чтобы сохранились и были они помилованы; а также и о естествъ пресмыкающихся молится съ великою жалостію, какая безъ міры возбуждается въ его сердці до уподобленія въ семъ Богу. Такой человікъ, если десятикратно въ день будетъ преданъ на сожжение за любовь къ людямъ, не удовлетворяется твмъ, Монсей говориль. Богу: аще убо оставиши име гръхе, остави: аще же ни, изглади мя изъ книги, въ нюже вписаль еси (Исх. 32, 32), —и какъ говоритъ блажен-Павелъ: молилбыхся аго отлучено быти Христа по братіи моей (Рим. 9, 3.); и еще: нынь радуюся въ скорбъхъ о вась, язычникахъ (Колос. 1, 29). Разсказывають также объ Аввѣ Агаеонѣ, будто бы онъ сказалъ: «желалъ бы я найти прокаженнаго и взять у него тъло его, а ему отдать свое» ('). Такою любовію «поглощается и тѣлесный человѣкъ, боящійся закланія, и душевный, боящійся суда Божія», -- остается же, такъ сказать, одинъ духовный, который, будучи наполненъ несказаемымъ блаженствомъ любви и созерцанія, пріобрътаетъ несомнънность упованія, т. е. опытно удостовъряется въ существовани реченныхъ благъ, которыя уготовалъ Богъ и ему и

<sup>(1)</sup> Crp. 253-257.

всъмъ, любящимъ своего Создателя (1). Поэтому во всякое время пребываеть онъ въ покот. «Если бы небо прильпнуло къ землъ, овъ и тогда не ужаснулся бы» (3). Нужно ли говорить, что въ этомъ состояніи никакая страсть не можеть нарушить душевный миръ и возмутить тишину сердца? «Сердце, которое въ полноть пріяло въ себя ощущеніе духовнаго и созерцаніе будущаго въка, таково же бываеть въ сознании своемъ къ памятованію страстей, каковъ человъкъ, насытившійся дорогою пищею, КЪ иной несходной съ тою, предложенной ему, пишъ, т. е. вовсе не обращаеть на нее вниманія не потому только, что она сама по себъ гнусна и отвратительна, но и потому, что человъкъ насытился первою лучшею пищею» (\*). «Разсказывають, говорить св. Исаакъ въ другомъ мѣсть, о птиць, называемой сирена, что всякій, слыша сладкозвучіе ея голоса, такъ пліняется, что, идя за нею по пустынь, отъ сладости пенія забываеть самую жизнь свою, падаеть и умираеть. Симъ изображается то, что бываеть и съ душею. Когда ощущается ею небесная сладость; тогда отъ сладкозвучія словесъ Божінхъ, переданныхъ чувствомъ уму, душа всецьло устремляется во сладъ этой сладости, такъ что забываеть свою телесную жизнь, -и тело лишается пожеланій своихъ, а душа возносится изъ къ Богу» (1). Такимъ образомъ и сердце достигаетъ цълости и простоты: въ немъ является полное живое сочувствіе ко всему существующему и ни къ

<sup>(1)</sup> CTP. 196. CHEC. 477-478.

<sup>(2)</sup> CTp. 262.

<sup>(5)</sup> CTp. 199-200.

<sup>(4)</sup> CTP. 493-494.

чему исключительно, и въ тоже время цёлостный миръ, не возмущаемый противоноложными ощущенія—ми, такъ какъ въ жизни сердца духовной сосредоточиваются ощущенія и жизни плотской и душевной, въ совершенномъ ей подчиненіи.

3. Между тъмъ и воля на второй стенени пріобрътаетъ цилостное, простое настроские къ добру. И вопервыхъ, къ этому настроению не примъщивается уже расположеній и стремленій злыхъ; такъ какъ человступаеть въ область безстрастія и чистоты. «Вследствіе многихъ в различныхъ добродетелей, явныхъ и сокровенныхъ, имъ пріобретенныхъ, страсти изнемогли въ немъ и не легко могуть возстать на душу,--и умъ не имбеть нужды непрестанно быть въражуждения ихъ внимательнымъ; потому что во всяное время исполненъ мыслей, какія съ сознашіемъ возбуждаются въ разунт помышленіемъ и бестолою о превосходнійших в правахв. И какъ скоро начинають возбуждаться страсти, умъ внезапно вослищается сближенія съ ними какимъ-то уразушвніемъ, приникпинать въ умъ,--и страсти, какъ сказаль блаженный Маркъ, остаются въ немъ какбы праздными. Остаются онъ бездъйственны не потому, что въть уже страстныхъ прираженій, но потому, это пріемлющее ихв сердце мертво для нихъ и живеть чёмъ-то инымъ,--не потому, что успокожися омъ всибдствіе храненія разсудительности и дель, но потому, что въ уме его ноть ни оть чего тревоги,--не потому, что онь сдерживаетъ себя и борется, но потому, что душа его наполнена желаніемъ чудныхъ духовныхъ созерданій» (1).

<sup>(1)</sup> CTp. 199. CHec. 259.

Такое состояние воли естественно исключаеть всякую борьбу, всякій трудъ и утомленіе, въ чемъ бы то ни было. Человъкъ дълается нечувствителенъ къ скорбямъ и во все продолжение своего мествія думаеть, что совершаетъ его какбы по воздуху, а не человъческими идетъ стопами (1). На это св. Исаакъ представляетъ и подтверждение въ следующихъ словахъ одного св. подвижника о самомъ себъ: «когда захочу стать для совершенія службы Божіей, сказаль однажды тоть, могу еще совершить одну славу; а что до остальнаго, если буду стоять три дня, въ изумленіи пребываю съ Богомъ, -- и нимало не чувствую труда» (3). Далве, - такое настроеніе къ добру и святости исключаеть примесь всякихь вившнихъ побужденій, имъя одно побуждение внутреннее-любовь къ добру и святости. На второй степени человъкъ исполняетъ заповъди Божіи и совершаеть добрым дъла потому, что имбетъ въ виду собственное спасение и эти заповъди. Дълаетъ правду потому, что ожидаеть за нее въчнаго блаженства, или бонтся въчныхъ мученій за неправду. Вступая же на третью степень онъ творить правду единственно потому, что «любовь къ правдъ спедаеть его сердце». Для него законь уже не лежить и ему пъть нужды имъть вь виду вившийя заповеди Божін; потому что имфеть онь заповеди внутреннія, духовныя, вполнів согласныя съ первыми, н двлаетъ добро просто-для одного добра (3). Потомуто св. Исаакъ и выражается, что «храненіе запов'вдей

<sup>(1)</sup> Стр. 257-258. сн. 153 и др.

<sup>(°)</sup> Crp. 174-175.

<sup>(\*)</sup> Стр. 301. сн. 325-326. 383.

ниже духовной любви» (1). Мало того. Цълостно настроенная къ добру, нравственная сила человъка, въ каждой его добродътели дъйствуеть вся всецъло, «безъ расточенія», такъ какъ «чистота весьма проста и ровна» (3). Поэтому когда такой человъкъ приступаеть къ совершенію какой-либо доброд'втели; то не ее одну совершаеть, но вдругь и всецьло совершаетъ въ созокупности всѣ добродѣтели. Это-правственный исполинъ, который свое шествіе совершаетъ не обыкновеннымъ путемъ, какъ всъ прочіе, длинный рядъ частныхъ добрыхъ дёлъ мало по малу возвышающіеся до цільнаго настроенія къ добру, но избираетъ для себя стези краткія (3). Наконецъ, эта простая, всецьло проникнутая лобовію къ добру, воля выражаеть себя и въ дъйствіяхъ простыхъ, нецъльныхъ. Ея дъланіе не есть длятельность, но созерцаніе, - «не д'вла, но совершенный покой и утвшеніе, и словеса въ сердцв, и оно совершается въ понятіяхъ души», или, иначе говоря, состоитъ въ чистыхъ движеніяхъ чистой и безстрастной души (4). Каждое движеніе этой воли, какъ чистое и святое, есть уже такимъ образомъ добродътель, им вющая притомъ значение не частнаго добраго поступка, но пелой добродетели, не вида, а рода, не явленія, а сущности; такъ какъ оно съ одной стороны бываетъ плодомъ целаго ряда добрыхъ делъ, совершенныхъ на второй степени, съ другой заключаетъ въ своемъ существъ все разнообразіе дълъ, опредъля-

<sup>(1)</sup> Стр. 398.

<sup>(3)</sup> CTP. 258-259. CH. 30.

<sup>(\*)</sup> Crp. 258.

<sup>(4)</sup> Стр. 153. сн. 7. 16-17.

емыхъ вившними вызовами и обстоятельствами (1). Понятно, что такія доброд'єтели не ограничиваются и не могутъ быть ограничиваемы тъми условіями, въ какихъ совершаются частныя, сложныя дёла степени второй. Для совершенія ихъ, нътъ нужды ни въ опредъленномъ времени, ни въ опредъленномъ мъстъ, нътъ необходимости и въ пособіи внішнихъ чувствъ (3). Тамъ человъкъ не можетъ вдругъ перейти отъ одной добродътели къ другой, миновавъ посредствующія, по отъ долженъ постепенно возвышаться легчайшихъ къ труднъйшимъ; здъсь же онъ свободно и во всякое время можетъ переходить отъ одного чистаго движенія души къ другому, какому бы то ни было,-можетъ переходить непосредственно, «стезями самыми краткими» (3). Тамъ онъ не можетъ развить въ себъ любви Богу, если не будеть упражняться въ соблюденіи молитвенныхъ правиль въ опредёленныя времена и въ опредъленныхъ мъстахъ; здъсь и безъ соблюденія этихъ правиль любить Бога, -- и хогя становится на холитву, воздавая тъмъ честь ей, но «не имъетъ нужды ни въ образв продолжительной молитвы, ни въ стояніи, ни въ чинъ продолжительной службы», потому что имбеть непрестанное памятование о Богв и непрестаннную молитву (4). Тамъ человъкъ развиваетъ въ себъ любовь къ ближнимъ благотворительностію,и, если ея нътъ, явный знакъ, что онъ уклоняется отъ заповъди Божіей, повел вающей любить ближняго; здъсь его душа постоянно проникнута любовію

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 258.

<sup>(°)</sup> Стр. 258—259. св. 164.

<sup>(5)</sup> CTp. 258. cs. 468-469. 205.

<sup>(4)</sup> Стр. 128-130. сн. 204.

ко встиъ независию отъ благотвореній и, если эта любовь не выражается въ делахъ, то значить—нёть къ тому возножности или вифшией, когда человъкъ уединеніемъ отделенъ отъ своихъ собратій, или виутренней, когда онъ всецело погруженъ выслію въ Боге (1).

Такое-то дивное наивнение происходить съ человикомъ, когда онъ по ступенямъ двятельности входитъ наконецъ въ созерцание, гдв «его приемлетъ въ себя міръ новый, несложный» (\*)!

Но какъ жизнь человъка на второй степенижизнь двятельная инбеть предвлонь чистоту сердца; такъ жизнь созерцательная духовную молитву---высшее состояніе, до котораго только человікь можеть достигнуть (3). Св. отцы, замвчаеть св. Исаакъ, различнымъ образомъ называють это состояніе: иногдапутемъ, иногла-въдъніемъ, иногла-умнымъ видъніемъ, нногда-высшимъ видъніемъ, иногда-удивленіемъ Богу; потому что сточное значение жменованій установляется для предметовъ здёшнихъ, а для предметовъ будущаго въка нътъ подленнаго и истиннаго названія, есть же о нихъ одно простое выдыніе, которое выше всякаго наименованія и всякаго составного начала, образа, цвъта, очертанія в всъхъ слагаемыхъ именъ» (1). Но но большой части это состояние они означають именемь духовной молитвы. «Наименованіе молитеы дается потому, что умъ путеводится къ оному блаженству отъ молитвы, и потому что мо-

<sup>. (&#</sup>x27;) Стр. 308—309.

<sup>(1)</sup> CTp. 319.

<sup>(5)</sup> CTp. 75.

<sup>(4)</sup> Стр. 78. сн. 84. 479.

литва бываеть причиною его, какъ показывають оте-· ческія писанія» (1). Что же касается до названія этого рода молитвы духовною, то оно вполив соответствуеть предмету, который имъ обозначается; какъ въ духовной молитвъ жизнь человъка достигаетъ самой высшей степени простоты и духовности, до которой могуть возвышаться очень немногіе. «Какъ изъ многихъ тысячь едва находится одинъ, исполнившій заповеди и все законное съ малымъ недостаткомъ и достигной душевной чистоты; такъ изъ тысячи найдется разві одинъ, при великой осторожности, сподобившійся достигнуть чистой молитвы (1), расторгнуть этоть предвль и пріять оное таниство: потому что чистой молитвы никакъ не могли сподобиться многіе, сподобились же весьма ръдкіе; а достигшій того таинства, которое уже за сею молитвою, едва по благодати Божіей находится изъ рода въ родъ» (5).

Посмотримъ же, какъ св. Исаакъ изображаетъ это сверхъестественное благодатное состояще. По его словамъ, человъкъ переходитъ къ нему отъ молитвы

<sup>(1)</sup> CTp. 80-83.

<sup>(</sup>а) «Молитва, говорить св. Исаакъ, есть молене и попечене о чемъ-либо и вождельне чего-либо, какъ-то: избавленя отъ здынпритомъ молене, которымъ человькъ пріобрытаетъ себь помощь отъ
Бога. Сими движеніями и ограничиваются движенія молитвенныя. А
чистота и нечистота молитвы зависять отъ следующаго: какъ скоро
въ то самое время, какъ умъ пріуготовляется принести одно язъ сказавныхъ нами движеній своихъ, примінцивается иъ вему какая-либо
посторонняя мысль или безпокойство о чемъ-пибудь, тогда молитва
сія не называется чистою; потому что не отъ чистыхъ животныхъ
принесъ умъ на жертвенникъ Господень, т. е. на сердце—этотъ духовный Божій жертвенникъ (77).

<sup>(\*)</sup> CTP. 77.

чрезъ двъ ея степени. Это молитвенное услаждение и молитвенное созерцаніе. «Посліднее въ такой мірі выше перваго, въ какой совершенный человъкъ выше несовершеннаго отрока. Иногда стихи делаются сладостными въ устахъ и стихословіе одного стиха въ молитвъ неисчетно продолжается, не дозволяя переходить къ другому, -- и молящійся не знаеть насыщенія. Иногда же отъ молитвы раждается нъкое созерцаніе и прерываетъ устную молитву, -- и молящійся въ созерцаніи изуміваеть, ціпенізя тіломь. Но и здісь еще есть міра и различеніе дарованій (сознаніе того, о чемъ молится человъкъ и что созерцаетъ), и это еще молитва; потому что умъ не преступилъ туда, гдв нътъ уже молитвы» (1). Что же происходить съ человекомъ, какъ скоро преступить онъ этотъ предълъ? Наступаетъ уже духовное созерцание и высшее виденіе. «Здесь уже да умолкнуть всякія уста и всякій языкъ; да умолкнеть и сердце, этотъ распорядитель помысловъ, --- и умъ этотъ правитель чувствъ, --и мысль, эта быстропарящая и безстыдная птица, н да прекратится всякое ихъ ухищрение. Здъсь да остановятся ищущіе; потому что пришель Домовладыка» (а). Вошедши въ эту сокровенную кавть, оказывается не имъющимъ» ни молитвы, на движенія, ни плача, ни власти, ни свободы, пи прошенія, ни вождельнія, ни услажденія чымь-либо изъ уповаемаго въ сей жизни или въ будущемъ въкъ. Излишнимъ для него становятся и чувства телесныя, и силы дупотому что его душа по непостижимому шевныя:

<sup>(</sup>¹) Стр. 74.

<sup>(°)</sup> Стр. 75.

единству содълывается подобною Божеству и въ своихъ движеніяхъ озаряется лучемъ высшаго світа. Забываеть онъ и самаго себя, и все здёшнее, и не имъеть въ себъ движенія ни къ чему. Посему нъкто съ увъренностію осмъливается сказать, что свобода воли путеводить и приводить вь движение посредствомъ чувствъ всякую совершаемую добродътель и всякій чинъ молитвы, въ тъль ли то, или въ мысли,--и даже самый умъ, этого царя страстей. Когда же управленіе и смотрвніе Духа возгосподствуєть надъ умомъ, этимъ правителемъ чувствъ и помысловъ; тогда отъемлется у прироры свобода и умъ путеводится, а не путеводить. И гдъ тогда будеть молитва, когда природа не въ силахъ имѣть надъ собою власти, но иною силою путеводится, сама не знаетъ куда, и не можеть совершать движеній мысли, въ чемь бы ей хотвлось, но овладввается въ этотъ часъ пленившею ее силою и не чувствуеть, гдв путеводится ею? Тог а человъкъ не будеть имъть и хотвнія; даже, по свидътельству Писанія, не знаеть, въ теле ли онъ, или кромв твла (2 Кор. 12, 2). И будеть ли уже молитва въ томъ, кто столько плененъ и не сознаетъ самъ себя? Поэтому было бы дерзостію утверждать, что можеть человекъ молиться духовною молитвою, когда захочеть. И св. Павель говорить, что восхищениемъ восхищенъ былъ, а не произвольно возшелъ своимъ въ созерцаніи до третьяго небеси. Написалъ, что виделъ созерцанія; сказаль, что слышаль глаголы, но какія были словеса или образы созерцаній, того не могъ написать. Ибо когда духомъ откровеній видель это на своемь месть, тогда не пріяль заповьди изречь это не на своемъ мъстъ. А еслибы и захотёль изречь, то не могь бы; потому что видёль это не тёлесными чувствами. Что умъ пріемлеть тёлесными чувствами, то ими же можеть опять и изъяснить въ области тёлесной: а что ощугательно созерідаеть, или слышить, или чувствуеть внутри себя въ области духовной, того, когда возвращается къ тёлу, неспособень пересказать, а только восноминаеть, что видёль это; но какъ видёль, не умѣеть новъдать ясно» (1).

Состояніе человъка на третьей степени, какъ его описываеть св. Исаакъ, въ заключение прояснямъ примфромъ, который св. отець представляеть изъ жизии одного св. подвижника. «Въ ту ночь, которую стою до утра, говорилъ тоть о себъ, засынаю съ псалмовънісиъ; а по пробужденіи отъ сна, въ день этоть бываю какбы человекомъ, непринадлежащимъ къ этому міру; никакіе земцые помыслы не приходять мий на сердце. и не имъю нужды въ определенныхъ правилатъ, но прине в протражения принежения и принежения день хотыть в принять пищу, по проществій вередъ тамъ четырехъ дней, въ которые ничего не вкущалъ. И когда сталъ я на вечернюю службу, чтобы после овой вкусить, и стоядъ на дворъ келлін моей, между темъ какъ солнце было еще высоко,---начавъ службу, только въ продолжение первой сласы совершаль оную съ сознаніемъ, а после того пребываль въ ной, не аная, гав я, и оставался въ семъ положенія, нока яе взопио опять солице въ следующий день и не согрело лица моего. И тогда уже, какъ солице начало сильно безпоконть меня и жечь мив лице, возвратился ко

<sup>(1)</sup> CTP. 75-84, enoc. 129. 393 m Ap.

мић умъ мой, и вотъ увидбат я, что насталъ уже другой день, и возблагодарилъ Бога, размышляя, сколько благодать Его преиздивается на человъка и какого величія сподобляють Онъ идущихъ въ слъдъ Его» (1).

«Вотъ три спосрба въденія, съ которыми сопряжено все таченіе человіка въ тіль, въ душь и въ дужь! Съ того времени, какъ начинаетъ человъкъ различать зло отъ добра и пока не изыдеть онъ изъ міра сего, въдъніе дущи его пребываеть въ сихъ трехъмъракъ. И полноту всякой неправды и нечестія, и полноту правды, и то, чтобы коснуться глубины всехъ таннъ духа, производить единое въдение въ сказанныхъ трехъ мёрахъ, и въ немъ заключено всякое движеніе, когда восходить онь иди нисходить въ добрѣ, или во зав, или въ среднемъ между добромъ и зломъ. Первая степень веденія охлаждаеть душу для дель шествія въ Богу. Вторая согр'вваеть душу для скорато теченія нь тому, что на степени въры. Третья же стапень есть упокоснія оть дъланія (что есть образъ будущаго состоянія) въ единомъ упражценін ума, наслаждающагося тайнами будущаго. Но накъ естество не можетъ еще соверщенно возвыситься надъ состояніемъ омертвенія и тяготою плоти и усовершиться въ онома духовномъ въдънін, которов выше другато уклоняющагося відінія; то и відоніє это не въ состояви и послужить из соверщенству, не имъющему недостатка, в быть въ мірт мертвости и совершенно осчанить остество плоти. Но пона человъкъ живеть во шлоти, остяется онь въ переходномъ состоянін оть одного ют другому. То вдругь душа его, какъ

<sup>(</sup>¹) Стр. 176.

убогій и нищій, начинаеть совершать служеніе свое на второй средней степени доброд втели, какая вложена въ естество, и можетъ быть произведена при помощи естества твлеснаго; то пребываеть, подобно пріявшимъ Духа сыноположенія, въ таинствъ свободы, наслаждается духовною благодатію, по достоинству Дающаго оную; то снова возвращается ко смиренію д'влъ» и даже падаеть, но снова и возстаеть. «И сіе-то св. Макарій, говорить св. Исаакъ, съ великою предусмотрительностію и рачительностію, явственно написаль на память и въ наставление братіямъ, чтобы, во время измъненія въ противное, не впадали они въ отчаяніе; потому что и съ стоящими на степени чистоты, какъ съ воздухомъ охлаждение, не ръдко приключаются паденія, между темъ какъ неть въ нихъ нераденія или послабленія себъ. Измъненія, говорить, въ каждомъ бывають, какъ въ воздухв. Выразумви же это слово: вт каждомт; потому что естество одно, -и, чтобы ты не подумаль, будто бы онь сказаль это о низшихъ и худшихъ, совершенные же свободные отъ измѣненія и неуклонно стоять на одной степени, безъ страстныхъ помысловъ, какъ утверждають евхиты, -- сказалъ поэтому: въ каждомъ». Самъ Богъ хочетъ измененія, чтобы человъкъ яснъе могъ видъть и то, до какой степени онъ можетъ унижаться при своемъ немощномъ и способномъ къ уклоненію отъ правды естествъ, и то, до какой высоты онъ можеть досязать, какъ скоро ему содъйствуеть Божія благодать. Устоять при изміненін дело не человека, а благодати Божіей; отъ него требуется только ревиостная борьба и, въ случав паденія, искреннее желаніе возстать (').

<sup>(1)</sup> Стр. 159—160. снес. 239—244.

«Сіе, говорить св. Исаакъ въ одномъ изъ своихъ Словъ, на память себв и всякому, читающему это сочиненіе, написаль я, какъ заимствоваль изъ Писаній, изъ повёданнаго правдивыми устами, а немалое и изъ собственнаго опыта, чтобы то послужило мив въ помощь по молитвамъ тёхъ, кому будеть на пользу, потому что употребилъ я на это немалый трудъ» (1).

<sup>(&#</sup>x27;) Стр. 419.

## CAOBO

## въ великий пятокъ.

Думаю, -- нътъ нужды объяснять вамъ, братіе, что знаменуетъ настоящее священнодъйствіе. — Извъстно вамъ, что, когда, послъ страданій ночи и мученій дня, Господь въ часъ девятый предаль духъ свой Богу Отцу, всв оставили Его, и воины, пришедшіе перебить голени распятымъ, никого уже не нашли на Голговъ, вокругь креста Господня. Вст разошлись готовиться къ Пасхъ, - и ненарушимъ былъ покой божественнаго Страдальца. Подвигнутые в рою и любовію, Іосифъ съ Никодимомъ приходятъ воздать Господу должное чествованіе, снимають пречистое тімо Его со креста, обвивають плащаницами, покрывають благовонными мастьми, - по царски, во исполнение пророчества: и будеть покой Его честь (Исаін 11, 10). Воть что воспоминается въ сей часъ! -- Какая умилительная картина! Іосифъ съ Никодимомъ и нѣкоторыя жены въ благоговъйномъ молчаніи, съ сердцемъ, преисполненнымъ скорби, обстоять приготовленное къ погребенію тело Господа, среди окружающей ихъ тишины. же, бр., подражая имъ, обступимъ предлежащій намъ ликъ Господа, изъязвленнаго и умученнаго, углубимся въ сіи язвы размышленіемъ, и будемъ внимать, что въщаетъ къ намъ сія кровь, вопіющая паче крове Авеля? Немногоглаголиво вышаніе ея! Господь еще прежде совмыстиль его все — вы одномы изреченіи: образь дажь вамь. Азь есмь путь, истина и животь (Іоан. 15, 13; 14, 6). Се вамы истинный путь — путь страданій и скорбей! Се вамы истинный животь — животь вы кресты и распятіи. Аще вы суровь древы сів мворять, вы сусь что будеть (Лук. 23, 31)? Если Я, Господы и Богы вашы такы стражду ради васы, какы обойтись безы бользней и скорбей вамы, ради васы же самихь? Иже бо аще жощеть душу свою спасти, погубить ю: а иже погубить душу свою мене ради и евангелія, той спасть ю (Марк. 8, 35).

Такъ, бр., сколько необходимо было для нашего спасенія пострадать Господу, столько же и намъ, для полученія сего спасенія, необходимо спострадать Господу, пріобщиться Христовымъ страстемъ, Христови сораспяться (1 Петр. 4, 13; Гал. 2, 19. 20). Вникните въ силу словъ сихъ: пріобщиться Христовымъ страстемъ, Христови сораспяться! Мы уже страждемъ, уже распинаемся, уже подъ крестомъ, который возлагается на насъ въ самомъ рожденіи и тягответъ надъ нами до самой смерти. Но одинъ, самъ по себъ, крестъ сей есть убійственный кресть казни; а пріобщаемый ко престу Господню, онъ становится спасительнымъ игомъ, дающимъ животъ. Вотъ тайна жизни и спасенія! И вотъ къ чему призываеть насъ нынв предлежащій намъ Господь: пріобщитеся страстемъ моимъ, сораспинтесь Мив!

Спросите: какъ это сдълать? — Отвътъ не затруднителенъ. Обратитесь къ исторін страданій Господа, и на самомъ крестномъ пути увидите истинныхъ общниковъ скорбей Его, истинныхъ причастниковъ Его креста и распятія! Тамъ жены, раздираясь сердцемъ, плачуть и рыдають; далье Симонь Киринеянинь несеть самый кресть Господа до Голговы; на Голговъ благоразумный разбойнико расцинается вывств съ Господомъ, - и свое распятіе по винъ върою обращаетъ въ распятіе оправдательное, въ спасительное сораспятіе Господу. Воть намъ символы пріобщенія страстемъ Господнимъ, символы участія въ Его страданіяхъ и распятіи. Видны тамъ и другіе участники въ крестной смерти Господней: судьи, мучители, распинатели, хульники; но отъ такого участія да избавить насъ Господь, ибо въ семъ не оправданіе и животъ, а осужденіе и И таковыми мы бываемъ, когда забываемъ Господа, предаемся безпечности и поблажаемъ страстямъ. Но, бр., въ дни сіи, въ часъ сей, предъ лицемъ умученнаго ради насъ Господа, поревнуемъ явить себя причастниками Его креста во спасеніе, а не въ пагубу.

Итакъ, пойдемъ вследъ женъ, сболезнующихъ и состраждущихъ Господу. Пройдемъ всю цёпь страданій Господа, оть возмущенія духа Его на тайной вечери до преданія сего духа Отцу на Голгоев. Внидемъ съ Нимъ въ садъ геосиманскій и потомимся Его молитвеннымъ томленіемъ. Проведемъ съ Нимъ ночь, сію мрачнъйшую ночь, — въ домъ Анны и Каіафы. Воспріимемъ въ чувство все море Его страданій отъ утра до часа девятаго, въ преторіи Пилата, по стогнамъ града, на пути крестномъ, на Голгооъ - въ минуты распинанія и по распятіи. Не мысленно только прослъдимъ все сіе, но въ самое сердце воспрівмемъ весь крестный подвигъ Господа, на себя перенесемъ Его страданія, возбользнуемъ Его бользнями, доведемъ себя до того, чтобъ чувствовать, что какбы намъ самимъ наносятся раны, нашъ слухъ раздирается хулою,

наше сердце уязвляется остротою мученій. Когда, такимъ образомъ, напечатліємъ мы страданія Господа не въ уміт только и сердпіт, но какбы и въ самомъ тіть тогда будеть въ насъ истинное соскорбітніе, споболітніе, спостраданіе Господу,—по примітру женъ, болітновавшихъ при видіт страждущаго Господа, плакавшихъ и рыдавшихъ.

Однакожъ останавливаться на семъ одномъ не должно. Надобно итти далъе. — И жены раздирались сердцемъ, а что услышали? — Себе плачитеся (Лук. 23, 28). И вотъ что еще нужно намъ прибавить къ серденому о страждущемъ Господъ болъзнованію: восплакать о себь! Въ какомъ же это смыслъ восплакать? Въ томъ, что сіи язвы суть дъло рукъ нашихъ, что въ сихъ мукахъ и въ сей смерти виновны именно мы. Наши неправыя мысли и планы, наше легкомысліе, а иногда вольномысліе сплетали сей вънецъ терновый; невърность нашего сердца Богу и наши всестороннія пристрастія прободали сіи ребра, наши неправды и блужденія по распутіямъ гръха пронзали гвоздями сіи руки и ноги, наше плотоугодіе всевозможное покрывало ранами сіи плещи и все тъло.

Какъ ни страннымъ представляется такое обвиненіе, какъ ни далека отъ него, къ сожальнію, наша совьсть, какъ ни готово наше сердце отрицать его отъ себя; но оно истинно. Ибо есть ли у насъ гръхи? Премногое множество. Кто же покрываетъ насъ отъ стрълъ правды и гнъва Божія? Сіи страсти Господни. Къ кому обращаемся мы съ молитвою о помилованіи? Къ Господу распятому. Ради чего дается намъ разръшеніе въ гръхахъ? Ради крестной смерти. Слъдовательно, всъ наши гръхи были здъсь на семъ кресть, всь увеличивали тяжесть его, уязвляли Господа. Кто же послъ

сего обезвинить себя въ Его страданіяхъ и смерти? Мы и сами исповъдуемъ это, котя безъ ясной мысли и точнаго чувства, —всякой разъ, какъ поемъ: распятаю же за ны... и страдавша и погребенна, —всякой разъ, какъ слышимъ: той язвень бысть за грюхи наша и мучень за беззакенія наша (Исаін 53, 5). За наши—за чужіе развъ? Нътъ, —за наши, именно за тъ, которые каждый изъ насъ сознаетъ теперь за собою. И воть что именно надобно приложить намъ къ болъзнять сердца нашего о страждущемъ Господъ: —бользнь, что гръхами своими мы увеличивали тяжесть страданій Его; надобно здъсь предъ лицемъ Господа съ сокрушеніемъ исповъдать каждому изъ насъ: въ этихъ язвахъ, Господи, есть и мон часть.

Не бойтесь тяжести вины! Въ этомъ самоосужденіи источникъ и оправданія. Присвоеніемъ себ'я виновности въ страданіяхъ Господа, присвояется и оправдательная сила ихъ. Потому въ ту самую минуту, какъ мы въ сердцв изречемъ: и мы виновны, Господи, въ сихъ страданіяхъ твоихъ, -- на небъ изречется намъ прощение и разръщение. Только не забудемъ приложить къ сему и еще одно нужное слово, именно: виповны --- не будемь. Не будемь болье оскорблять тебя, Господи, гръхами своими, уязвлять неправдами, второе распинать беззаконіями. Сердце будемъ хранить вфрнымъ Тебъ единому, главу станемъ украніать богомысліемъ и благомысліемъ, рукъ не простремъ къ хищенію и обидь, ногамъ не попустимъ блуждать по распутіямъ порока, плоти не дадимъ поблажки въ ея требованіяхъ чувственныхъ наслажденій, всёхъ себя принесемь въ жертву Тебъ единому, за насъ пожершемуся. Иначе что будетъ пользы-языкомъ говорить: виновны, виновны, а двлами наносить раны Господу и распинать Его!

Воть дочего доводить насъ примъръ женъ! Онъ, смотря на Господа страждущаго, раздирались сердцемъ п плакали. Хорошо и намъ спострадать сердцемъ Господу страждущему; но не полно. Женамъ въ то время извинительно было ограничиться одною скорбію и плачемъ, хотя и онъ тогдаже получили должное напоминаніе. А намъ это совсьмъ неизвинительно; потому что предъ нами открыты уже всв пути оправланія. Намъ надобно пройти нъсколько далъе съ болъзнующимъ сердцемъ—дойти до сокрушительнаго осужленія себя въ сихъ самыхъ страданіяхъ, и заключить рышительнымъ намъреніемъ — не оскорблять и не распинать болье Господа гръхами своими. И воть — это первый способъ пріобщенія Христовымъ страстемъ, сораспятія Ему!

Когда же благословить насъ Господь положить твердое намърение не гръшить, и идти неуклонно путемъ правды; тогда мы вступимъ въ чинъ Симона, -понесемъ крестъ Господень на себъ, воспріимемъ благое иго Его, тяжелое и легкое. И туть откроется намъ второй способъ пріобщенія Христовымъ страстемъ и сораспятія Господу, — терпініе въ обязательных для насъ добрыхъ дълахъ и терпъніе сопряженныхъ съ ними скорбей и лишеній. Когда подумаешь о семъ способъ, не можешь не изумиться, съ какою попечительностію заботится Господь о томъ, чтобъ какъ можно върнье, какъ можно неизбъжнье содълать насъ общниками своего креста и своихъ страстей! Онъ окружиль насъ крестами со всехъ сторонъ, разложиль ихъ на всехъ путяхъ нашей жизни; такъ что мы и шага не можемъ сделать безъ того, чтобъ не встретиться съ нами. Намъ остается только надлежащимъ образомъ воспользоваться ими, чтобъ соделаться общниками и

креста Господия. Въ самомъ деле, осмотримся, бр.! Каждый изъ насъ связанъ своимъ кругомъ обязанностей, - то къ Церкви, то къ предержащей власти, то къ обществу, а вной сверхъ того и къ семейству. Исполненіе сихъ обязанностей есть кругь добрыхъ діль, Господомъ отъ насъ требуемыхъ. Но исполнение добросовъстное требуеть отъ насъ труда и тернънія, -чтобъ не начать только хорошо, но и продолжать и довести до конца совершеннаго. Сколько терпинія нужно родителямъ, чтобъ воспитать дътей, какъ должно, -судьв, чтобъ праведно вести двла судныя, - служащимъ, чтобы служить добросовъстно, — начальствующимъ, чтобъ начальствовать по Богу. Равно для служащихъ Церкви и приходящихъ въ нее, для учащихъ и учащихся, для воиновъ и военачальниковъ, для слугъ и господъ, для продающихъ и купующихъ, для всякаго воебще званія и состоянія неизбіжна своя міра труда и терпънія, чтобъ вести обязательныя для нихъ дела соответственно намерению и повелению Господню. А къ этому сколько сверхъ того прививается непріятностей, оскорбленій, препятствій, недоразумівній, неудачь, потерь, ошибокъ и паденій:--на что все требуется снова свое терпиніе. Воть сіе-то терпиніе въ трудахъ и скорбяхъ, неизбъжныхъ при исполнении обязательныхъ для насъ дёлъ, и есть второй способъ пріобщенія къ страстемъ Господнимъ, - способъ спасительнаго сораспятія Ему. Не всегда однакожъ; но когда?-Когда сознаемъ, что нашъ долгъ, что кругъ нашихъ обязанностей есть благое иго Христово, есть крестъ, Господомъ на насъ наложенный, - когда всв наши дела и каждое дело въ отдельности будемъ вести въ той мысли, что это есть несеніе креста Господня,-когда всв притомъ труды и скорби будемъ переносить благодушно ради Господа, за насъ пострадавшаго. Только теривніємъ въ такомъ духв труды и скорби наши пріобщатся къ скорбямъ и страданіямъ Господа и послужать намъ въ сораспятіе съ Нимъ. А . безъ сего они будуть только измождать, истощать и изнурять насъ, нисколько не содвиствуя спасенію души нашей,—и развв только временную какую, и то ненадежную доставляя выгоду.

И такъ, не чести ради, или выгодъ, не за твиъ, чтобъ стяжать имя или достигнуть довольства, ревнуй исправно вести дела свои, а ради Господа распятаго; Его ради начинай каждое дело, намятію о креств Его воодушевляйся въ совершения его, и оконченное все относи къ славъ Божіей, -и будешь всегдашнимъ причастникомъ креста Господня. Когда благовъсть зоветь на Богослужение, понудь себя пойти въ церковь Божію, гдф есть и Голгова, помня, что Господь подъ крестомъ шелъ на лобное мъсто. Когда рвшаешь судное двло, не пожалей труда разобрать все, чтобъ ръшить дъло право, помня, что кривымъ судомъ осужденъ Господь на смерть. Когда продаешь, потщись назначить правую мёру и цёну, помня, какъ сама Правда была продана за ничто корыстолюбіемъ Іуды. Равно: если ослабъваеть кто подъ тяжестію обязательныхъ для него дель, обратись къ распятому Господу, до конца доведшему дело нашего спасенія, и скажи: столько терпълъ Господь ради меня; мнъ ли не потерпъть сего небольшаго труда? Когда мы настроимъ себя такимъ образомъ, тогда всякое наше двло будеть вводить насъ въ страданіе съ Господомъ, въ общение страстей Его, въ сораспятие съ Нимъ, --и какъ номинутно у насъ есть какія-нибудь дела, то поминутно и будемъ общниками преста его. И вотъ что значить слово Господа: ев терпъній вашемь стяжите души ваша (Лук. 21, 19.): спасайте души ваши добросовъстнымь во славу Мою веденіемь обязательныхь для вась дъль; пусть говорить въ себъ каждый изъ вась: иду симъ путемъ лежащаго на мнъ долга, и благодушно терплю все, встръчаемое на семъ пути ради Господа, за меня пострадавшаго и умершаго. А еже живу, върою живу Сына Божія возлюбившаю мене, и предавшаю себъ по мнъ (Гал. 2, 20).

Въ этомъ второй способъ пріобщенія Христовымъ страстемъ, —способъ болѣе пріискренній, нежели первый, однакожъ еще не окончательный. Онъ уже приведеть насъ къ самому существенному пріобщенію страстемъ Господнимъ, по чину благоразумнаго разбойника, —къ пріискреннѣйшему сораснятію съ Нимъ, чрезъ распинаніе сердца, всегда на зло насъ наущающаго и всякое доброе дѣло наще готоваго осквернить и сгубить исходящими изъ него страстными помыслами.

Въ самомъ дълъ, братія, внѣшній ли только крестъ принесемъ Господу? Внѣшнимъ ли только прикосновеніемъ ко кресту Его ограничикся? Нѣтъ. Недовольно до Голговы только донести крестъ; надобно
саминъ вознестись на него, саминъ быть на немъ распятыми. Иже Христови суть, плоть распаша со етрастьми и похотьми (Гал. 5, 24), учитъ Апостолъ. Сыне
даждь ми сердце, говоритъ Господь. Въ сердцѣ же
что у насъ? Гордость, тщеславіе, корыстолюбіе, ненависть, зависть, гнѣвъ, сластолюбіе, похоть и всякая
здая вень (Мат. 15, 19; Кол. 3, 5). Такое ли сердце
даватъ Господу? Это настоящій разбойникъ. Надобно
распять его; надобно внести кресть внутрь сердца, и
на немъ пригваздить сего гнѣвавщагося тажь разбойни-

ка, пригвовдить по винв, и вврою въ Господа обратить сіе казнительное распятіе въ спасительное сораспятіе Христово. Какъ? Гиввъ пришелъ, --погаси его: похоть возбудилась, — умертви ее; корыстолюбіе влететь, отсъки его; вависть искушаеть,-подави ее; осуждение наущаеть,--- не внимай ему; тщеславіе прививается,--- отжени его. Осткая, такимъ образомъ, всякій помыслъ худой, всякую страсть злую, мы будемъ поражать свое сердце бользнію, наносить ему раны, уязвлять и распинать его. Ради чего? Ради Господа. Воть и сораснятіе Госполу. Но эта брань внутренняя потребуеть потомъ особенныхъ подвиговъ самоумершвленія, потребуеть поста, бавнія, труда молитвеннаго, вниманія себъ, отреченія отъ своей воли, сыновняго подчиненія аругому. Приложимъ и это, зная, что только изъ того и другаго, т. е. изъ подвиговъ и внутренней брани, взаимно перекрещивающихся, слагается внутренній, спасительный для насъ кресть, на коемъ достойно совершается сораспятіе Господу и подается живое общеніе страстемъ Его. Сего-то самораспятія собственно и ждеть отъ насъ Господь. Его-то ради Онъ и въ міръ пришель, его ради страдаль, его ради вольныя страсти, распятіе и смерть претерпыль:--отложити нами по первому житію ветхаго человтька, татьющаго въ похотъхъ прелестныхъ, и облещися въ новаго, совданнаго по Богу вы правдъ и преподобіи истины. Блаженна душа, которая съ Апостоломъ Павломъ можеть сказать: Христови сораспался. Живу же не ктому вав, но живеть во мив Христось (Гал. 2, 19. 20).

Въ этомъ третій способъ сораспятія Господу, окопчательный. Въ первомъ способъ полагается только начало сему сораспятію, во второмъ оно діятельно подготовляется, въ третьемъ совершается самымъ діяломъ,

Воть къ чему обязываеть насъ нышь Господь, когда призываетъ: пріобщитесь страстемъ моимъ, сораспнитесь Мнв. Дадимъ же, братія, и мы достойный сего призыванія отв'ять! Стань теперь каждый предъ лицемъ Господа изъязвленнаго и умученнаго, и, смотря на сію главу, терніемъ израненную, скажи: напечатлівннымъ въ умів и сердців ношу образъ страданій твоихъ, Господи. и болъзную ими; сознаю свою виновность въ сихъ самыхъ страданіяхъ и полагаю твердое намфреніе не уязвлять Тебя болфе грфхами моими и не распинать Тебя ими. Лобызая сій ноги съ язвами гвоздинными, положи завътъ съ Господомъ: съ терпеніемъ неуклонно буду идти путемъ долга и добрыхъ дълъ, Тобою отъ меня требуемыхъ, не смотря ни на какіе труды и непріятности съ тімь сопряженныя; воодушевляясь крестнымъ подвигомъ твоимъ и все обращая въ славу твою. Благодушно буду нести сей кресть, на меня возложенный, И бодренно съ нимъ въ следъ Тебя. Целуя сін перси, копіемъ прободенныя, дай слово Господу: отнынъ стану у входа сердца моего, и буду нещадно поражать возникающее въ немъ неправое движеніе, буду распинать свое сердце, не смотря ни на какую бользнь его, ни на какое его томленіе. Только тогда наше настоящее священнод в в ствіе будеть им вть противный Богу и не безполезный для насъ, только тогда мы савлаемъ то, чего хощеть оть насъ Господь, заповъдавъ Церкви предлагать взору и чествованію вырующихъ ликъ свой въ такомъ крайнемъ уничижении, съ такими ужасающими знаками своихъ мукъ и страданій. А безъ того наше поклоненіе не будеть ли нівкоторымъ образомъ походить на глумление тъхъ, кои, ходя вокругъ креста, кричали: уа! рагоряяй церковь!.. спаси себе и наю.

Возревнуемъ о семъ, братіе, - и возревнуемъ столько, сколько дорого для каждаго собственное его спасеніе. Ибо слышите, что говорить Господь? Будите во мнь и Азь вь вась. Якоже розга не можеть плода творити о себъ, аще не будеть на логь, тако и вы, аще во мнь не пребудете. Азъ есмь лоза, вы же рождіе (Іоан. 15, 4-6). Понятна сила притчи сей! Мы мертвы; намъ надобно привиться къ Господу и отъ. Него воспріять жизнь. Господь есть единственное древо жизни посредъ земли. Но сіе древо есть древо крестное-Господь умученный, изъязвленный, распятый. Какъ привиться къ Нему безъ спостраданія, безъ сораспятія Ему?! Итакъ, жаждетъ ли кто вкусить жизни отъ Господа,возжадай прежде скорбей, страданій и распинаній ради Его! Способы подъ руками, образцы предъ очами. Избирай, какой хочешь, только спостражди Господу, сораспнись Ему. Или бользнуй о Немъ сердцемъ съ женами, или неси крестъ Его съ Симономъ, или сораспинайся съ Нимъ съ разбойникомъ. Это единственные обороты ножа садовинчнаго, которыми вертоградарь отразываеть дикую ватвь, надразываеть плодовое дерево, и всаждаетъ въ него чуждую жизни вътвь. Это нити, коими привязывается сей прививокъ къ живому дереву, и вмъсть масть цълебная, коею заживляется бользнениая рана привитія. Иныхъ способовъ привитія къ древу животному ність; ність безъ нихъ и оживленія и спасенія. За чемъ же оставлять ихъ, если искренно ищемъ жизни и спасенія? Затрудняешься? Начии съ легчайшаго, пачни съ размышленія о страданіяхъ Господа. Можетъ быть, они умягчать

сердце и родять бользнь о страждущемъ Спаситель; а отъ сей недалекъ уже переходъ къ сокрушительному осуждению себя въ гръхахъ своихъ, уязвлявшихъ Господа, и къ ръшительному намърению не распинать Его болье гръхами своими. Затъмъ первый шагъ на пути правды будетъ уже несениемъ креста Господня; послъ нъсколькихъ опытовъ добросовъстнаго исполнения долга откроется коварство сердца, — и само введетъ насъ въ брань со страстьми и похотьми. Вотъ и весь нашъ крестный путь! Какъ все просто и легко!

А между тымъ у насъ всегда подъ руками есть столько средствъ и побужденій къ тому, чтобы вести сіе дівло, сколько можно успівшніве! Господь распятый преднаписывается намъ повсюду. Съ первымъ пробужденіемъ отъ сна, мы полагаемь на себъ крестное знаменіе, каждый поклопъ совершается съ тъмъ же знаменіемъ, взглянемъ на икону, тамъ ръдко не видимъ креста, — на церкви крестъ, въ церкви повсюду кресты, въ дняхъ недъли-среда и пятокъ, въ часахъ дня 1, 3, 6, 9 возвъщають намъ страданія Господа. Такъ преднаписывается намъ Господь распятый! Много ли стоить труда провесть при семъ мысль нашу немного далве, -- возбольть о Господь, осудить себя и дать слово: не буду? Какъ бы цълебно прилагались къ намъ страсти Господни, еслибы всякій взоръ на крестъ, всякое знаменіе крестное сопровождались такими поворотами сердца и воли?! Что касается до дель нашихъ, -- разумітью дів обязательныя для насъ долгомь, а не дівла, требуемыя обычанми міра, кои не суть Божін, что касается до дёль, то хотимь или не хотимь, мы должны же вести ихъ и ведемъ. Много ли стоитъ при семъ отогнать лівность, приложить добросовівстность, освятить благонамъренностію, посвятить все Господу распятому и подкрыплять себя силою креста Господня? Какое богатство благь духовныхъ подавалось бы намъ тогда поминутно оть всещедраго Бога!—А сердце наше со страстьми далеко ли оть насъ, и таково ли ово, чтебъ можно было не замътить его злокозненности? Сколько мы тернимъ отъ страстей,—и этимъ не просятся ли онъ сами, чтобъ ихъ распинать! А много ли стоитъ войти внутръ и сказать имъ: умолкий? Ссылаемся на немощь и безсиліе. Но, братіе, Господъ близъ. Не въ немощи причина, а въ нехотъніи отказать себъ. И отъ поблажки губимъ себя ядомъ страстей, и губимъ часто дъла свои, стоившія долгаго труда и терпьнія; ибо дъло по страсти уже есть погибшее дъло для въчности.

Такъ все вокругь насъ и располагаеть и способствуетъ къ тому, чтобъ войти въ спострадание и сораспятіе съ Господомъ. Непостижимо, что заставляеть насъ уклоняться и отказываться отъ того! Неужели же думаеть кто все дело своего спасенія возложить на одного Господа, а самъ и перстомъ не хочетъ коснуться сей тяжести? Пусть спасаеть одинъ, какъ хочетъ. Спаси Себе и наю. Ахъ, бр., у Господа столько любви къ намъ, что Онъ и это готовъ бы сдвлать для насъ, еслибъ могла быть отъ того какая польза для насъ. Но нельзя. Скорбми подобаетъ внити въ царствіе. Узкій путь только вводить въ животь. Посмотрите на Апостоловъ: они мертвость Господа всегда на тълъ своемъ носили. Почему ?-Потому что нельзя иначе и животу Іисусову явиться въ мертвеннъй плоти нашей (2 Кор. 4, 10. 11). Посмотрите на мучениковъ: они всъ поютъ: Тебе женише мой, люблю и Тебе ищущи страдальчествую.... для чего? -- да и живу

съ Тобою. И всъ святые за что вошли въ царствіе?-За то, что убълились въ крови, и крови Агичей. Къ кому же мы хотимъ принадлежать безъ ранъ въ сердцъ, безъ капли крови на тълъ?-Господь все устроилъ для спасительнаго пріобщенія насъ своимъ страстеръ. Насадилъ посредъ земли древо крестное, ц отъ него провелъ какбы нити къ каждому изъ насъ, --- ь это показанные нами способы, - чтобъ ими привлекать насъ къ нему, прививать и оживотворять. Но отказываясь отъ сораспятія Господу, мы безпечно отрізываемъ сін нити, говоря какбы Господу: отойди отъ насъ, путей твоихъ въдъти не хощемъ. Что же бываетъ съ нами? Тоже, что съ малою ладьею, которая, пока прикръплена въ большому кораблю, не боится волнъ; а оторвавшись отъ него, гибнеть въ пучинъ морской. И вотъ что мы!!--Ахъ, бр., теперь пока еще незамѣтны сабды сего отреченія отъ креста и отъ сораспятія Господу. Но будеть время, когда сей кресть взять будетъ отъ земли и явится уже не какъ облегчитель и оживотворитель, а какъ обличитель. Что тогда будетъ? Тогда дивное нъчто совершится предъ очами нашими. Всв крестоносцы будуть привлечены симъ крестомъ, какъ малыя частицы жельза большимъ магнитомъ, и вознесены отъ земли на небо. А что будетъ съ отречниками отъ креста?!! Господь да избавить насъ отъ сей участи, горькой и неисправимой! И избавить. Но когда?-Когда ради Христа, пострадавшаго за насъ плотію, и мы въ туже мысль вооружимся (1 Петр. 4, 10). Еже буди всемъ намъ благодатію Господа нашего Іисуса Христа, насъ ради крестъ и смерть претерпъвшаго. Аминь.

## PHBAHCRIE IEPAPXU.

(Окончаніе).

5. Іосифъ епископъ рязанскій извістень по послісловію къ кормчей книгь 1284 г. Здъсь читаемъ: «Не презраль Богь церковь во владаніи нашемь, такъ говорить супруга кн. мученика Романа, кн. Анастасія, не оставилъ вдовствующею, безъ епископа и безъ учесв. отцевъ. Благодаримъ за то Бога и преосвященнаго митрополита Максима. Онъ исполнилъ желаніе, давъ избраннаго Богомъ пастыря и учителя словеснаго стада православной Въры, отца нашего по духу, священнаго епископа Іосифа для богоспасаемой области рязанской. Господство наше благодарить и твое, Іосифъ, преподобіе за то, что могъ ты получить сіе священное писаніе отъ славнаго Кіева, котораго мы отрасль. - Я, епископъ Іосифъ, испросивъ отъ митрополита председательство (протооронство), переписаль на вразумленіе себь и просвыщеніе вырных слушателей, для покоя святопочившихъ рязанскихъ князей и преосвященныхъ епископовъ» ("). Очевидно, что Іосифъ,

<sup>(14)</sup> Розепкамиеть о кормчей стр. 61.

рязанскій инокъ, посвященъ былъ въ епископа рязанскаго въ 1284 г. Безъ сомпьнія, тогда же м. Максимъ опредълилъ границы между рязанскою и сарайскою епархіями и сказалъ въ грамотъ своей, что южный край по великую Ворону принадлежитъ къ рязанской епархіи, о чемъ говорятъ потомъ м. Өеогностъ и Алексій.

- 6. Стефанъ, которому дапа была грамота к. Михаиломъ Ярославичемъ. Въ 1303 г. кн. Михаилъ утвердилъ «святымъ мученикамъ и отцу своему владыкъ Степану» землю «по мучиновскій предълъ» и по р. Тыю съ селами Владычнимъ, Столпипскимъ и Лучинскимъ, съ правомъ суда и съ правомъ ловить бобровъ въ р. Пронѣ и озерахъ. «Закемъ купля первыхъ владыкъ, а уъздъ дали дъди и прадъди. Князъ Михаило стоялъ на Тыѣ, а владыка Степанъ тутъ же князя потчивалъ» (18).
  - 7. Cassa ('\*).
- 8. Григорій, по л'єтописи участвоваль въ 1325 г. въ погребеніи москов. князя Георгія Даниловича (17).
- 9. Кириллъ.—Ему митр. Өеогностъ далъ грамоту на завъдываніе мъстами по великую Ворону. «Благо-словеніе Феогноста митрополита всей Руси, такъ пи-

<sup>(18)</sup> Воздвижен. Ист. ряз. Іер. 51. Рязан, достоп. §. 72. Тамъ и здёсь поставленъ 1403 г. Но въ началъ 15 в. не было ни кн. Ми-хаила, ни кн. Ярослава; а напротивъ извъстенъ кн. Ярославъ ум. 1299 г. и кн. Александръ Михаиловичь ум. 1340 г. см. ниже прим. 23.

<sup>(16)</sup> У Іеронима Савва послів Григорія, но этого быть не могло.

<sup>(\*7) «</sup>Погребоща его митр. Петръ и архіеп. Моисей и рязан. епископъ Григорій.» Въ спискъ Никон. Лът. и въ Хронографъ прежде Григорія упоминается Василій, но это ошибка. Въ Синодикъ нътъ его.

салъ первосвятитель, дътямъ моимъ, баскакамъ, сотсвященникамъ и всемъ христіяигуменамъ, намъ Червленаго Яру и всъмъ городамъ по великую Ворону... Знайте, дети: уже много разъ были переговоры и мятежъ между двумя владыками, рязанскимъ и о томъ крав. Я посладъ было къ вамъ. сарайскимъ, игумена своего, чтобы разсмотрѣлъ по правдѣ, чей тотъ край. И по свидътельству того игумена, я далъ было грамоту сарайскому епископу Аванасію. Нын'в прибыль ко мнѣ рязанскій епископь съ своимъ клиромъ и принесъ мнъ грамату брата моего митрополита Максима и другую грамату брата моего митроп. Петра: ръшено о рязанскомъ владыкъ, велъно ему завъдывать всъмъ тъмъ краемъ по великую Ворону. Показалъ мив и третью грамату сарайскаго владыки Софоніи о томъ, какъ отказался онъ отъ того края, чтобы не вступаться ему болье, такъ какъ тотъ край не сарайскій, а рязанскій. И я нынь, видывь все это, разсудиль по граматамъ братій моихъ митрополитовъ владъть тъмъ краемъ по великую Ворону рязанскому владыкъ... И далъ я рязанскому владыкъ Кириллу правую граммату» (11). — Такъ какъ сарайскій епископъ Софоній далъ на бумаг'в обязательство не вступаться въ край поворонскій при ростовскомъ епископъ Антонів и митр. Өеогность, а Антоній быль ростовскимъ епископомъ 1328—1335 г.; то Кириллъ былъ рязанскимъ епископомъ въроятно съ 1334 г. (19). Что же

<sup>(18)</sup> Met. Ar. 1. . M 1.

<sup>(19)</sup> Такъ показаво и въ Мст. lep. 1. 130. Списокъ Софоніевой граматы — у Воздвиженскаго стр. 25. По граматамъ Феогноста и Софонія, Аранасій сарайскій лишенъ каредры въ 1334 г., и на его мъсто возпеденъ Софонія съ обязательствомъ о Червленномъ Яръ.

касается до Червленаго Яра, то какъ по граматамъ о немъ, такъ и по другимъ памятникамъ (\*\*) Червленый Яръ-южная сторона рязанской епархіи, край между р. Червленымъ Яромъ и берегомъ Хопра, посившимъ также имя Червленаго Яра или, точиѣе, все степное пространство между р. Воропежемъ, Дономъ, Хопромъ и Вороной. Здѣсь и по граматамъ и по лѣтописямъ (\*\*) даже при Татарахъ были еще города, караулы по Хопру, съ сотниками, пначе сторожи, или казаки рязанскіе, отчичи донскихъ, жили христіане, священники, діаконы, бояре, а вмѣєтѣ съ тѣмъ баскаки.

10. Георгій еписк. (\*2) извістент по граматів. Вта 1340 г. кн. Александръ Михайловичь (1340 г.) далъ «св. мученикамъ Борису и Глібу и отцу своему владыків Георгію село Остромирское, съ правомъ суда,

<sup>«</sup>Влядыка Асанасій покажненъ», говорить и Алексієва грамата. Потому въ Ист. Іер. 1, 234 и въ Сарат. губ. Въдом. 1844 г. № 35 порядокъ и время сарайскихъ епископовъ показаны невърно. Послъ сего очевидно и то, что грамата м. Осогноста на Червленный Яръписана именно въ 1334 г., такъ что колеблемость издателей ея (Прим. 1. къ 1 т. Акт. ист.) неумъстна.

<sup>(\*\*\*)</sup> Въ Рязян. достоп. сказка козловскаго священника: «Червленый де Яръ усть Воронежъ ръки верстъ съ тридцать на низъ, а жильцы когда па томъ бывали ль, того онъ не въдаетъ.... А другой де червленый Яръ на р. Хопръ усть р. Савалы, а впала Савала ниже Вороны, отъ воронежскаго устья верстъ со ста». Хожденіе Пимена: «тожъ минухомъ (послъ Тихой Сосны) и Червленый Яръ ръку и Битюгъ р. и Похоръ (Хоперъ)». Никон. л. IV, 161.

<sup>(31)</sup> по Лівтоп. въ 1148 г. «города Червленаго Яру и на велицій Вороні». Никон. л. II, 103. Въ 1400 г. «въ преділівль Червленого Яру и въ короулівль возлів Хоперъ у Дову» князья избили иножество Татаръ. Никон. л. IV, 298. По актамъ XV и XVI в. по Дону города Тешевъ, Братиловъ, Романцевъ, Данковъ.

<sup>(\*\*)</sup> По Синодику Кириллъ прежде Григорія, а Георгія вовсе вътъ, То и другоео—шибиз.

съ полями и пожнями» въ память своего дѣда кн. Ярослава, бабы княгини Өеодоры и матери княгини Евдокіи (<sup>25</sup>).

11. Св. Василій посвящень въ 1354 году (<sup>24</sup>). Въ сказаніи «о град' Муром и о епископы его» (18) читаемъ: «Нѣколикое время бысть во градъ Муромъ епископъ праведенъ, именемъ Василій; сего добляго житія не терпя врагъ, нача нань споны творити». По другому извъстію (36), спустя много лътъ послъ благов. кн. муромскаго Петра, прибылъ въ запустъвшій Муромъ кн. Георгій Ярославичь, поставилъ себ'в дворы и тоже сдълали бояре его и купцы; князь возобновиль древній храмъ Благов вщенія и другой — св. мучен. Бориса и Глаба, поставилъ у церкви мучениковъ домъ для . епископа и призвалъ на каоедру епископа Василія, человъка праведнаго и благочестиваго. По тому и другому извъстію, противъ праведнаго Святителя возстали съ подозрѣніями въ нечистой жизни его. Отъ того только, что видали въ его кельъ дъвушку, чернь и знать, безъ всякаго изслъдованія и сношенія съ митрополитомъ, потребовали, чтобы Васи лій немедленно оставиль Муромъ. «Возсташа на святаго владыку, говорить еще иной памятникъ (97) и

<sup>(&</sup>lt;sup>23</sup>) Списокъ грам. въ Рязан. достоп. сл. Рязан. вѣдом. 1853 г. № 43.

<sup>(24)</sup> HEROH. J. 111. 205. 206.

<sup>(&</sup>lt;sup>98</sup>) Сказаніе въ ркп. 17 в. Моск. Дух. Акад. Оно же у Царскаго № 397. По языку оно принадлежитъ XV в. или началу XVI.

<sup>(\*6) «</sup>Сказаніе о обновленім града Мурома и о св. Василів епископъ муромскомъ», слідующее за житіемъ св. кв. Константина, — у Румянцева № 364 и въ Прологів мая 21.

<sup>(&</sup>lt;sup>27</sup>) Просьба Муромпевъ къ архіеп. Мисанлу (1652—1655 г.)—у Воздвиженскаго стр. 104.

поругашася ему, ни святительства его убоящася, ня благольнія честных его съдинь устыдышася и спасенаго его ученія отвергошася, и изъ града Мурома Древняя повъсть говорить: «пріндоша изгнаша». къ епископу въ домъ тоя ради вины изгонити изъ епископыи. Епископъ же пріимъ икону Превътнаго, написана Младенца, и Богородицы, на ню же имъяше надежду о всяцъмъ спасеньи своемъ, пойде изъ епископыи и провожаху его до р. Оки». По другому сказанію, праведникъ увтряль народъ въ своей неневинности, но его не слушали и хотвли даже убить. Тогда сказаль онъ: отцы и братья! Дайте мнъ время Затымъ молился онъ онъ со слезами во всю ночь въ храмъ мучениковъ, съ наступленіемъ дня совершилъ литургію и взялъ съ собою ту святую икону, которую принесъ съ собою просвътитель Мурома св. князь Константинъ. «И хотяху, прододжаетъ древняя повъсть, дати ему отплыти судно мало. тый же, стоя на брезъ, снемъ манатью и простре на воду и вступи на ню, нося Божій и Богородичный образъ. И абіе духомъ бурнымъ несенъ бысть съ образомъ противу струямъ, отнюдуже ръка течетъ. Повъдаху же, яко бысть се въ 3 часу дни и того же дни въ 9 часъ Божіимъ неизръченнымъ повельніемъ приплы на манатыя своей вверхъ въ мъсто, еже нынъ эо-, вомо старая Рязань (3°). Князь же рязанскій Олегь

<sup>(38)</sup> Древній отольный городъ рязаномихъ князей называется городомъ «старою Рязанью» въ граматакъ съ XV в. (Собр. грам. 1. № 127. 144) а также въ княгъ большаго чертежа; а въ 1679 г. уже «село старая Рязань». Грам. Пискарева № 45. Страусъ въ 1669 г. писалъ о Рязани: «развалины, тутъ находящіяся, показывали, что когда-то Рязань была большимъ городомъ». Недавно открыли здѣсь гробницы князей и размые слъды княжескаго быта, какъ и основаніе

сръте со кресты. Ту бо тогда пребываху князи рязанстіи. Чудесная же та икона, юже епископъ принесе, и донынъ въ Рязани есть. Онъ бо върою упова на ню (Богородицу), сія же милостію удиви, хотя явити безъ порока раба своего». По лътописямъ Юрій Ярославичь возобновиль Муромъ въ 1351 г. посав того, какъ дважды (1281 и 1288 г.) опустошенъ онъ былъ Татарами. Возобновителю Мурома естественно было пожелать, чтобы канедра епископа была поставлена въ его новомъ городъ, тъмъ болье, что это былъ городъ, освященный пребываніемъ св. к. Гліба, и городъ старшаго изъ княжествъ рязанскихъ; да и новая Рязань такъ была опустошена предъ тъмъ, что рязанскій кн. Ярославъ (Димитрій) Александровичь жилъ (1343 г.) въ Ростиславлъ, маломъ городкъ на Окъ, близъ Каширы. Между тъмъ и въ Муромъ блаж. Василій, по возвращеніи своемъ изъ Москвы, послѣ хиротоніи, уже не могь застать добраго кн. Юрія: тотъ въ 1354 г. изгнанъ былъ кн. Өеодоромъ Глъбовичемъ и хотя домогался возвратить себъ Муромъ, но умеръ въ темницъ. Волненія сильныя происходили тогда въ Муромъ (29) и они, конечно, были въ связи съ печальною судьбою блаж. святителя. У кн. Олега Ивановича блаж. Василій нашель самый радушный пріемъ. Онъ пользовался уваженіемъ и князей рязанскихъ и первосвятителя Россіи. Святитель Алексій писалъ, о немъ на Червленый Яръ: «благословеніе Алексія митрополита всей Россіи всемъ христіянамъ,

борисоглівськаго собора. Калайдовича письма объ изслівдов. въ Рязан. губ. М. 1824 г. Ж. М. просв. 1849 г. ч. 63. отд. VI, 357. 358.

<sup>(&</sup>lt;sup>39</sup>) Собр. л. VII, 243. 244. Никон. л. III, 87. 178. 180. 193. 194. Карам. 4, пр. 182. 335. 370. 378.

находящимся въ краю Червленаго Яра, по карауламъ возлѣ Хопра, до Дона, священникамъ, діаконамъ, сотникамъ и боярамъ... Вы, какъ показываетъ время, не слушаете словъ ученія моего, исполняете волю плоти и дъла темныя... О крат по великой Воронт возли Хопра до Дона, положено опредъление Соборомъ.... Посылаю къ вамъ рязанскаго владыку Василія съ граматою моею. Поминайте его и давайте ему церковную подать по обычаю» (50). Кн. Олегь въ жалованной грамать своей Ольгову монастырю писаль: «милосердіемъ Божінмъ, молитвою отца моего князя великаго Ивана Александровича и благословеніемъ Василія епископа рязанскаго и муромскаго, я князь великій» и пр. (11) Кн. Олегъ пожаловалъ уважаемому святителю нъсколько селъ съ богатыми угодьями и съ правомъ суда, а пронскій князь Владиміръ Димитріевичь далъ мѣсто на Дону съ бобровыми гонами (52).-Блаженный святитель не долго управляль рязанскою паствою. Онъ, какъ видно, созрълъ въ жизни духовной и до поступленія на канедру. Блаженная кончина его послъдовала 3 Іюля 1360 г. (\*\*).—Надгробная над-

<sup>(50)</sup> Ист. ак. І. № 3. Издатели граматы 'прим. 2 къ І т.) напрасно отвергаютъ, что ки. Олегъ въ иночествъ былъ Іоною, а въ крещеніи Іаковомъ. О первомъ говоритъ у Воздвиженскаго стр. 50 грамата Олега, а о второмъ Апостолъ Іаковъ, изображенный на граматъ Ольгову монастырю. Ист. ак. І, 3.

<sup>(31)</sup> Ист. ак. 1. № 2. Объ отцъ кн. Олега см. Иловайскаго Ист. рязан. княжества стр. 306—311. М. 1858 г.

<sup>(58)</sup> Кн. Олегомъ даны блаж. Василію місто на р. Кикині, у с. Селезнева, «первыхъ владыкъ купля», Воннское, Засічье, Хмелево. Рязан: достоп. Воздвиженскаго. Іер. 49. 50. Иловайскаго Ист. стр. 257. 285.

<sup>(35)</sup> Някон. л. IV, 62. Карам. 5. пр. 55. Ркп. святцы; «святый Василій епископъ рязанскій, чудотворець, — преставися въ л. 6800

пись говорить о немъ: «перенесены мощи иже во святыхъ, отца нашего Василія, епископа рязанскаго и муромскаго, чудотворца, изъ стараго острога, отъ перкви св. страстотерпцевъ Бориса и Гльба, въ новопостроенную соборную перковь Успенія Пресвятыя Богородицы, преосвященнымъ Өеодоритомъ, архіепископомъ рязанскимъ и муромскимъ, въ л. 1606 г. Іюля 10 д.» (м) имя св. Василія епископа рязанскаго издавна помпнается въ числь святыхъ во всьхъ перквахъ рязанской епархіи (м). Указомъ свят. Синода 1810 г. установлено праздновать Апр. 12 чудотворной муромской иконъ Богоматери, прославившей невинность святителя Василія; а его память кромъ того празднуется Іюля 10 и Мая 21 ч. (м).

- 12. Преемникомъ св. Василія былъ Аванасій, посвященный въ 1360 г. (57).
- 13. Потомъ послѣ Вассіяна былъ 14 Овоктисть, упоминаемый въ 1385 г. при немь пр. Сергій радонежскій приходилъ въ Рязань мирить к. Олега съ в. к.

іюля въ 3 д.». Здъсь показаніе о годѣ кончины не полное: не показаны десятки и единицы. Надлежало сказать: «преставися въ д. 6868», и тогда это согласно будетъ съ дътописями. У Муравьева (май стр. 334—338) то св. Василій поставленъ въ епископа по желанію князя Юрія Ярославича (ум. 1355 г.), то онъ преставился въ 1292 г. Современность св. Василія епископа кн. Юрію и кн. Олегу поставляютъ внѣ всякаго сомпѣпія, что св. Василій епископъ жилъ и печилъ въ срединѣ XIV в.

<sup>(34)</sup> Лівтопись въ первый разъ написана была въ 1715 г. Воздвиженскаго Іер. 15—22. 65. Нереславль состояль изъ двухъ крівпостей—изъ города и острога. См. пр. 5. 51. 65. 78.

<sup>(\*8)</sup> Воздвиженского Тер. 22.

<sup>(36)</sup> Слава Богоматери III, 2. стр. 93-94.

<sup>(37)</sup> Тронця. J. подъ 1376 г. Никон. J. III, 206. По синодику и Іерониму прежде Осоктиста Вассіянъ. Воздвиж. Іер. 31.

Димитріємъ и останавливался на первую ночь въ троицкомъ монастыр b ( $^{24}$ ).

- 15. Осогность, посвященный въ 1387 г., въ слѣдующемъ году былъ при посвящении новгор. архісп. Іоанна (№). Ему кн. Олегъ подарилъ два села (№).
- 16. Іеремія Грекъ, по лѣтописи пришелъ съ м. Кипріаномъ и въ 1389 г. опредѣленъ правителемъ рязанской епархіи; въ томъ же году встрѣчалъ онъ митр. Пимена у гор. Перевитска и провожалъ до Дона. Въ 1390 г. встрѣчалъ митр. Кипріана въ Москвѣ и съ инмъ въ слѣдующемъ году былъ на тверскомъ соборѣ, а въ 1391 г. былъ въ Новгородѣ (\*1).
- 17. Осогность 2 посвященъ въ 1393 г. и въ слъдующемъ году былъ при посвящени ростов. епископа (42). Ему дано кн. Олегомъ село Санское съ бортневымъ лѣсомъ на острову; «а звѣръ на томъ острову—лоси и лисицы и въ рекѣ бобры» (43). Скончался въ 1408 г. на покоѣ.
- 18. Евфросинъ 2 былъ въ 1401 г. на Соборъ, осудившемъ Гоанна архіеп. новгородскаго и Савву епископа луцкаго (").
- 19. Серній Азаковь, по житію пр. Кирилла, архимандрить симоновскій, не вовстмъ внимательный къ

<sup>(34)</sup> Разанск. 40стоп. § 71 и списокъ Іеронима.

<sup>(59)</sup> Никон. л. подъ 1387 г. Тронцк. подъ 1388 г.

<sup>(4°)</sup> Разан. достои. § 71. Воздавж. 1ер. стр. 50. «Ки. Олегъ Мв. придаль въ домъ владымъ Өсөгвосту село свое Старое да и Козлово съ бортнымъ укожъвиъ лъта 1387».

<sup>(41)</sup> Никон. л. IV, 193-196. Татищевъ IV, 329.

<sup>(42)</sup> Карам. 5, пр. 254.

<sup>(45)</sup> Воздвиж. Iep. 50.

<sup>(44)</sup> HRKON. J. IV, 301.

себъ, посвященъ при к. Осодоръ Ольговичь въ 1423 г. (48).

20. Св. Іона 1431—1448 г. уже въ Мартъ 1433 г. онъ писалъ: «благословение Іоны епископа, нареченнаго въ святвищую митрополію русскую-въ печерскій монастырь» (4). Потомъ в. к. Василій писалъ въ Константинополь: «понудихомъ итти къ вамъ Іону епископа рязанскаго, мужа суща духовна и въ добродътельномъ житіи отъ младенства многа лъта поживша, дабы намъ поставили на митрополію» (47). Это было но смерти м. Герасима (ум. 1435 г.). Но блаж. Іон'я сказали тогда въ Константинополь: сты не успъ прінти къ намъ, а мы другаго на ту святвищую митрополію поставили, -Исидоръ уже на Руси митрополитомъ. Паки пойди на свой столъ, на резанскую епископью. А что воля Божія о Сидоръ промыслить, или смертью скончается, или иначее о немъ что ся станетъ, и ты Іона, епископъ резанскій, готовъ благословенъ на той великій престоль кіевскій» (40). Блаженный Святитель усердно занимался дълами званія въ рязанской паствъ; онъ ревностно просвъщалъ языческую Мордву свътомъ евангельскимъ и многія тамо невърныя, къ Богу обративъ, крести», говорить житіе. его. Блаж. Пастырю приходилось скорбыть за рязанскую паству свою. При немъ (1444 г.) царевичь Мустафа ограбилъ волости рязанскія; застигнутый жестокою зимою у Рязани, погибъ онъ съ ордою своею отъ войска московскаго. Но и это не надолго порадовало: спустя нъсколько мъся-

<sup>(48)</sup> Никон. л. 8. 12-15. Рязан. достоп.

<sup>(46)</sup> Ист. ак. I, 70.

<sup>(47)</sup> Ucr. ak. I, 73.

<sup>(48)</sup> Mcr. ak. I, 83.

цевъ Татары золотой Орды мстили за царевича опустошеніемъ рязанской украйны (\*).

- 21. Евфросинъ З Звънецъ въ 1458 г. былъ на Соборѣ (\*°), а въ 1461 г. погребалъ св. Іону и былъ при поставленіи новаго митрополита  $\Theta$ еодосія, ум. 1 $\mathring{4}$ 62 г. (4).
- 22. Давидъ, казначей св. Іоны, посвященный въ 1462 г. присутствовалъ (1465 г.) при поставленіи Филиппа въ митрополита (\*). По одному акту «тягался бояринъ епископа Давида, Өеодоръ, съ бояриномъ Васильемъ въ томъ, что Василій побилъ владычни бобры въ р. Пронѣ, а тѣ бобры издревлѣ приданы борисоглѣбской церкви,—придалъ ихъ Олегъ Ивановичь владыкѣ Василью. О томъ былъ судъ еще при владыкѣ Сергіѣ. Бояре, посмотрѣвъ въ старинныя граматы, жалованныя князьями Ярославомъ, братомъ его Өеодоромъ, сыномъ Михаиломъ Ярославичемъ и Олегомъ Ивановичемъ, владыку Сергія и боярина его оправдали.... К. Василій Ивановичь Өеодора, боярина отца своего владыки Давида оправилъ, а Василья обвинилъ и указалъ вѣдати владыцѣ по тому уѣзду земли по старинѣ» (\*\*).
- 23. *Феодосій*, посвященный 2 Декабря 1471 г. изъ архимандрита чудовскаго (<sup>84</sup>), въ 1472 г. былъ при перенесеніи мощей св. Петра, а въ 1473 г. погребалъ м. Филиппа и посвящалъ Геронтія въ митрополита (<sup>86</sup>).

<sup>(40)</sup> Иловайскаго Ист. 225—226, Ист. русск. Ц. III, 13.

<sup>(</sup>во) Русск. Времен. 2, 79.

<sup>(&</sup>lt;sup>81</sup>) Ист. русск. Ц. ПІ, 27.

<sup>(82)</sup> Ак. Э. I, 161. Никон. л. V, 289. VI, 3.

<sup>(&</sup>lt;sup>85</sup>) Рязан. достоп. § 85.

<sup>(84)</sup> **Никон. л. VI, 35.** 

<sup>(88)</sup> Русск. Врем. 2, 79. Никон. л. VI, 54. 62.

24. Симеоно, духовникъ митр. Геронтія, хиротовисанъ въ 1481 г.; былъ (въ 1483 г.) при посвящения архіеп. Сергія (16). При немъ построенъ златоустовскій храмъ въ рязанскомъ Кремлъ. Грамата данная сему храму, весьма замъчательна. Вотъ она: «Марта 7 великій князь Иванъ Васильевичь (рязанскій), третной великой области приказалъ боярину своему Буренину построить въ своемъ городъ Переяславлъ храмъ Ангела своего Іоанна Златоустаго! Онъ велель наделить его мъстными образами, деисусами, ризачи, книгами, колоколомъ, и всеми церковными принадлежностями. Да окола храма отвесть землю для кладбища, съ трехъ сторонъ по пяти сажень, а съ улицы три сажени; отдалъ озеро Карасево, что по левую сторону, да на улиць въ конць ряда богадильню. Тому же храму опредвлиль подъ дворъ землю, поперекъ до городовой стъны, а въ длину на 23 сажени до конца улицы и до двора архидіяконскаго священника; по другую сторону живеть стольникъ великаго княза Иванъ Башминовъ. Жалованья опредълено священнику 30 рублей да ржи и овса по 30 четвертей, діякону 15 рублей да ржи и овса 15 четвертей. Епископу не брать съ нихъ дани и никому нътъ до нихъ дъла; мостовъ имъ не мостить, города и кръпости не строить. Къ приходу Златоуста принадлежать всв серебренники и пищальники... На молебнахъ по воскреснымъ днямъ у Бориса и Гавба степенныя места назначены такъ: подъ соборными на правой сторонъ станетъ священникъ здатоустовской, а ниже его священникъ Николы стараго. Старый же Никола стоить на берегу Быстраго озера;

<sup>(36)</sup> Her. J. VI, 116. 117.

это озеро святое; и Карасево озеро святое служитъ къ исцъленію очей» (17). При епископъ Симеонъ въ 1487 г. «близъ села Оедотьева», что на Окъ, ниже старой Рязани, явилась икона Богоматери и тогда же принесена была въ рязанскій соборъ (\*\*). Въ 1485 г. Симеонъ быль на Соборѣ въ Москвѣ, а въ 1486 г. участвовалъ при заключении договора между рязанскими князьями братьями — О еодоромъ и Иваномъ. Этотъ договоръ замъчателенъ и потому, что въ немъ объяспяется отношеніе свътской власти къ духовной. «Что касается до того, говорить грамата, что въ нашей отчинъ домъ великихъ мучениковъ Бориса и Глъба и отца нашего владыки Симеона, также волости, села, бортныя земли и воды: то мн князю не вступаться во владычни волости, села, земли бортныя и воды. Владычные люди знають дань кпяжескую, ямскую повинность и строеніе города; судъ княжій надъ владычными людьми въ душегубствъ, разбов и татьбъ. Судъ между моими и владычными людьми общій: судъ между владычными людьми — владычній. Мнъ князю не вступаться въ монастырскія села, бортныя и воды, какія есть въ моей отчинъ. Монастыри разбирають своихъ людей сами, ихъ и приставъ за ихъ людьми» (80). Въ 1491 г. Симеонъ присутстовалъ на Соборѣ противъ Жидовствующихъ, а въ 1496 г. былъ при посвященіи Симона въ митрополита (60).

25. Протасій, посвященный въ 1496 г. участво-

<sup>(67)</sup> Воздвижен. Гер. 39-40.

<sup>(88)</sup> Гранаты Пискарева № 48. Воздвиж. Гер. стр. 52—56.

<sup>(89)</sup> Собр. грам. I, 325. Ист. ак. I, 139.

<sup>(60)</sup> Ников. л. VI, 126. 143. 144. Ист. русск. Ц. III, 79.

валъ (1499 г.) въ вънчаніи кн. Димитрія Иваночича (11). Замъчательна мъстная грамата 1498 г. о кафедральной земль: «Апръля 6 по приказанію кн. Феодора Васильевича бояринъ его Матвей Денисьевичь отмежевалъ землю, луга и болота св. мучен. Бориса и Гльба городецкаго владыкъ Пратасію отъ княжой земли дорогумильской, что противъ Дюдкова, отъ р. Оки къ Волкову болоту ѝ къ рубежу любуцкому. На межеваніи были бояре владычные. Грамату писалъ дъякъ князя Феодора Семенъ Ивановъ сыпъ Барановъ» (61). Въ 1503 г. Протасій былъ на Соборъ, запретившемъ вдовымъ попамъ священнодъйствовать (61); въ 1509 г. былъ на Соборахъ объ Іосифъ и новгор. архіеп. Сераніонъ, а въ 1516 г. отказался отъ управленія епархіею (64).

26. Серий 2, архимандрить андрониковскій, посвященъ въ 1517 г. (\*\*). Въ грамать 1520 г. видимъ «владычняго боярскаго сына» (\*\*). Въ томъ же 1520 г. рязанскій князь Иванъ Ивановичь лишился правъ владътельнаго князя. Рязанскій владыка приводить Рязань къ присягъ на подданство в. князю московскому, и въ слъдующемъ году пришлось ему видъть печальныя послъдствія невърности нъкоторыхъ своей клять (\*\*).

27. Іона 2, посвященный въ 1522 г., не разъ участвовалъ въ клятвенныхъ записяхъ бояръ и князей и

<sup>(61)</sup> Карама. 6. пр. 629. Древи. Вивліов. XIV, 207.

<sup>(63)</sup> Разан. достоп. Воздвиж. Iep. 291.

<sup>(65)</sup> Herob. J. VI, 190. Ar. 9. I, 487.

<sup>(64)</sup> Карамз. 7, пр. 370. Ист. ан. I, 530.

<sup>(</sup>ed) Kapams. 7, np. 383.

<sup>(66)</sup> Грамата Пискарева 🖋 13.

<sup>(</sup>e7) Mct. am. I, 188, 189, Madrance Mct. 227-233.

въ 1535 г. перелагалъ мощи св. Петра въ новую раку (60). «Въ л. 7050 (1542) билъ челомъ Гос. царю Ивану Вас. Іона владыка рязанскій, что въ его еписковін, въ муромской, въ большой и малой, Мещеръ многія церкви отъ татарской войны запустели; а которыхъ церквей игумены, поны и дьяконы и пономари и проскурницы и ихъ дети остались, намесницы государевы муромскіе и слатомскіе и его тіуны и прикащики и волостели мещерскіе тъхъ оставшихся судять во всемъ и церкви ихъ отъ того пустфють. Государь по челобитью епископа рязанскаго указаль духовныхъ людей и дътей ихъ, которые по церковнымъ живуть, не судить опричь душегубства и землямъ татьбы съ поличнымъ, а въдаеть ихъ и судить владыка Іона или его десятильникъ» (60). Грамата зам'вчательная! а) Она указываеть на значение тогдашняго свътскаго суда для народа. б) Показываеть предълы рязанской епархіи. в) Она же говорить о двухъ Мещеракъ, но ту и другую включаетъ въ муромское княжество. Далве извъстно, что Іона рязанскій епископъ присутствовалъ на Соборъ 1547 г., установившемъ празднованіе святымъ русской Церкви (70). При немъ каеедра перенесена была изъ борисоглъбскаго собора въ Кремль и, такъ какъ на мъсто владътельнаго ряванскаго князя Рязанью сталь владеть (съ 1520 г.) в. князь московскій (11), -- домъ князей рязанскихъ отданъ для пребыванія въ немъ владыки; блаж. Іона

<sup>(60)</sup> Никон. л. VI, 228. VII, 120. Собр. грам. I, 424. 425. 439.

<sup>(88)</sup> Разан. достоп. § 15. Воздвижен. Iep. 45.

<sup>(&</sup>lt;sup>90</sup>) Карамз. 9. пр. 87. Ак. Э. I, 203. Въ актахъ ошибочно напечатано: «Іосифомъ» вивсто: Іоною.

<sup>(11)</sup> Иловайскаго Ист. рязви. княжества стр. 231 - 234. М. 1858.

построилъ на новомъ дворѣ своемъ каменный храмъ усѣкновенія главы Предтечевой и онъ же построилъ нѣсколько другихъ храмовъ. По переписи 1568 г. «въ гор. Переславлѣ дворъ владыченъ, а на дворѣ церковь каменна усѣкновенье Ивана Предтечи поставилъ владыка Іона; двѣ палаты каменны; во владычнѣ слободѣ церковь Бориса и Глѣба поставленье Іоны владыки, да восемь келей нищихъ, а въ нихъ живутъ старцы и бѣльцы; да въ той же слободѣ церковь каменна Никола чудотворецъ недодѣлана, придѣлъ воскресеніе Христово, что нынѣ приходская церковь, по просторѣчію Никола долгошея» (\*\*).

- 28. Михаиль, архимандрить чудовскій, хиротонисань въ 1548 г. ум. 1560 г. (15).
- 29. Кассіянь сыль на Соборь 1551 г. Въ томъ же году, посль того, какъ посланные митрополитомъ священникъ и діаконъ освятили въ новомъ городь Шацкъ церковь воскресенія Христова и другую во имя кн. Бориса и Гльба свладыка рязанскій Кассіянъ писалъ къ митрополиту и царю, что тотъ городъ сталь въ епископіи рязанской, въ мещерскомъ уздь, у шацкихъ вороть, а по объ стороны города того пришла епископія рязанская. Да и правая грамота на то мъсто есть у него Феогноста митрополита на Червленый Яръ до большой Вороны ръки. Потому по правиламъ св. Отецъ ему было епископу Касьяну посылать въ тотъ городъ своихъ священниковъ и антиминсамъ было быти тамъ его же. И по граматъ Касьяна о всемъ томъ въ правилахъ св. Отецъ посмотръли. А священныя правила:

<sup>(&</sup>lt;sup>72</sup>) Воздвиж. Iер. 43—45. 292. Сличи виже прим. 85.

<sup>(&</sup>lt;sup>75</sup>, Карамз. 7, пр. 426.

вселен. 4 Собора 17 и вселен. 6, 38, въ толкованіяхъ повельвають таковые новые города имети подъ собою тоя области епископу, подъ намъ же быти повельніемъ церевымъ написаны будутъ. И государь тотъ новый городъ у шацкихъ воротъ придалъ къ рязанской епископыи. И по цареву жалованью митрополить повельль Касьяну епископу тоть новый городь во всемь имъть въ своей епископыи и управлять и разсуждать во всемъ по правиламъ св. Апостолъ и св. Отецъ и по его благословенью» (11). Отсель видимъ, что значевіе Өеогностовой граматы простирали и на край ценскій. Видимъ и то, что малая Мешера обнимала не только слатомскій, но и шацкій край,--- и здісь быль мещерскій увздъ. Въ 1554 г. Кассіянъ участвовалъ дъяніяхъ собора, судившаго слушателей Башкипа; но тогда же разбить быль параличемъ (78).

- 30. Гурій, игуменъ Сергіевой Лавры, посвященный въ 1554 г. Въ 1563 г. по распоряженію царя освящалъ храмъ въ муромскомъ благовъщенскомъ монастыръ (\*\*) и скоро послъ того скончался.
- 31. Филобей съ 1563 г., былъ на Соборѣ 1564 г. о бѣломъ клобукѣ и въ томъ же году своими увѣщаніями содъйствовалъ побъдѣ Рязанцевъ надъ крымскимъ ханомъ, осаждавшимъ Рязань (77). Въ 1565 г.

<sup>(&</sup>lt;sup>74</sup>) Рязан, достои. § 116. О построенім Шапка Никон. **J. VII**, 207.

<sup>(78)</sup> Ист. русск. Ц. III, 88, Ак. Э. I, 250.

<sup>(76)</sup> Никон. л. VII, 214. Карама. 9, 153. Въ Исторіи Ісрар. послів Гурія Акакій, Гурій 2, Леонидъ 1, Филовей. Но по лістописямъ очевидно, что послів Гурія быль Филовей, а Акакія и Леонида 1. йе было на рязан. канедрів.

<sup>(\*7)</sup> Mcr. Ar. I, 332. Kapams. 9, 40.

въ числъ пословъ отправлялся онъ въ плександровскую слободу упращивать Іоанна грознаго возвратиться въ Москву. Въ слъдующемъ году былъ при поставленіи св. Филиппа въ митрополита. Въ 1568 г. участвоваль въ низведеніи его съ канедры, а въ слъдующемъ году и самъ лишенъ канедры (70).

- 32. Серий 3 въ 1570 г. возвратиль въ въденіе рязанскаго епископа г. Данковъ, который присвояль себъ коломенскій епископъ. Сергій въ подкръпленіе правъ рязан. епископа писалъ: «бывшій въ л. 7071 (1563) епископъ рязанскій Филовей соборную церковь и съ придълы въ Данковъ велълъ освятить», выдавъ отъ себя антиминсы; при томъ представлены были списки съ граматъ кн. Олега Ивановича и Василія Дмитріевича и списки съ граматъ митрополитовъ Максима, Феогноста и Алексія. «Государь, смотръвъ граматы, велълъ въ томъ гор. Данковъ церковнымъ сооруженьемъ владъти и въдати поповъ, дъяконовъ п весь причетъ церковный епископамъ рязанскимъ» (70). Въ 1572 г. Сергій присутствовалъ на Соборъ при избраніи полоцкаго епископа Антонія въ митрополита (60).
- 33. Леонидъ изъ игуменовъ волоколамскаго монастыря (°'), въ 1575 г. нолучившій по указу царя дворовое мъсто въ г. Ряжскъ для пребыванія своихъ десятильниковъ (°°) въ 1581 г., былъ на Соборъ, запретившемъ духовенству пріобрътать вотчины, а въ 1583 г. жаловался царю на то, что рестовскій архіепископъ не хотълъ

<sup>(79)</sup> Карамз. 9, 44. пр. 177. 197. 205.

<sup>(&</sup>lt;sup>79</sup>) Рязан. достоп. § 121. Воздвиж. Гер. 292—294.

<sup>(\*0)</sup> Ag. 9. I, 330. Kapama. 9, 115.

<sup>(\*1)</sup> Юрид. ак. 147—176.

<sup>(\*\*)</sup> Рязан. достоп. \$ 123.

сидъть съ нимъ за столомъ царскимъ, какъ съ Іосифляниномъ (\*\*).

## Архівпископы:

- 34. Митрофань въ 1584 г. посвященъ въ епископа, а въ 1589 г. при учреждении патріаршества получилъ для себя и своихъ преемниковъ санъ архіепископа (\*1). Онъ началъ строить великолъпный успенскій соборъ (\*1). Въ 1598 г. дали ему выписку на имънія, но въ томъ же году въ граматъ объ избраніи царя сказано: «рязанска-го архіепископа имя не написано, понеже въ то время на Рязани не бысть архіепископа» (\*1).
- 35. Варлаамъ, онъ же Осодосій Вятко, присутствоваль на Соборѣ 1598 г. объ избраніи Годунова на царство и потомъ въ 1599 быль при вѣнчаніи его, а въ Августѣ 1600 г. по царскому указу получиль подворье въ Коломнѣ; ум. 1601 г. (").

<sup>(\*3)</sup> Ак. Э. I, 372. Ист. ак. I, 410. У Воздвиж. стр. 288, какъ и въ Ист. Іер. ошибки.

<sup>(84)</sup> Ист. русск. Ц. IV, 16, 18.

<sup>(83)</sup> Рязан. достоп. \$ 127. 129. Воздвиж. Іер. 57—59. Въ выпискъ сказано: «въ гор. Переяславлъ рязанскомъ дворъ архіепископа, каменная церковь ки. Владиміра и такая же усънювеніе главы Предтечевой, предъ воротами соборная церковь успенія Богородицы каменная, строитъ ее архіеп. Митрофанъ... Въ Острогъ за глъбовскими воротами, на борисоглъбской улицъ, по дорогъ отъ города къ Острогу на право слобода архіепископа и въ ней деревянныя перкви Срътеніе (Владимірской иковы) Пречистой и м. Анастасіи, строеніе прежнихъ владыкъ. На посадъ за Острогомъ слобода архіепископа и въ ней каменная церковь Бориса и Глъба и теплая трехъ Святителей, построенная прежними владыками; здъсь же каменная церковь Николая чудотворца и деревянная теплая Козмы и Даміяна, строенныя прежними владыками».

<sup>(\*\*)</sup> Древи. Вивліос. VII, 16.

<sup>(°7)</sup> Ar. Э. 2, 41. Рязан. достоп. § 129. Въ хронографъ Румянцева

- 36. Игнатій Грекъ, бывшій кипрскій архіспископъ, въ 1603 г. опредъленъ на рязанскую канедру и, по низложеніи Іова, по воль Лже-Димитрія названъ патріархомъ.
- 37. Осодорить посвящень въ 1605 г. п. Гермогеномъ. Въ следующемъ году былъ при венчании царя Василія Шуйскаго и въ томъ же перенесъ мощи святителя Василія рязанскаго въ успенскій соборъ (\*\*). Въ 1611 г. приказалъ онъ препроводить списокъ съ Осдотьевской иконы въ с. Осдотьево, а причтъ Осдотьева освободилъ граматою отъ церковныхъ сборовъ (\*\*). Въ 1613 г. былъ въ числё пословъ, приглашавшихъ Михаила Осодоровича на царство (\*\*).
- 38. Іосифъ хиротонисанъ въ 1617 г. Въ слѣдующемъ году Іюля 30 напала на Рязань шайка Черкасовъ, убили въ остротъ священниковъ и много людей, но были прогнаны и въ тотъ же день совершенъ былъ крестный ходъ съ Оедотьевскою иконою вокругъ города. Въ 1619 г. Іосифъ встрѣчалъ Филарета и участвовалъ въ посвященіи его въ патріарха (\*1).
- 39. Антоній, рукоположенный въ 1619 г., въ 1622 г. далъ наказъ объ управленіи архіерейскими вотчинами. Въ 1627 г. писалъ онъ къ царю, что «въ гор. Каширъ было старинное мъсто рязанскаго архіепископа», но послъ разгрома польскаго въ 1618 г. ванято дворянами. Государь велълъ возвратить мъсто

<sup>№ 461</sup> послѣ Митрофана Осодосій Вятно и сказано: «сей бысть первый архіспископъ Разани». Но натъ Варлааца.

<sup>(°°)</sup> Ак. Э. 2, 106. Воздъижен. Јер. 19. 20. 64. 65. Объ Игнатій. Ак. Ист. 11, 72. Ш, 68.

<sup>(\*\*)</sup> Воздвижен. 52. 53.

<sup>(90)</sup> Воздвижен. 66. 67. Ак. Э. 2, 4.

<sup>(\*1)</sup> Воздвижен. Гер. 68-69.

архіспископу Антонію (»). Слідовательно Кашира съ давняго времени была въ віденіи рязанскаго архидастыря. Въ 1634 г. Антоній быль на Соборів о по-полненіи оскудівшей царской казны (<sup>15</sup>) и скончался въ 1687 г.

40. Моисей, бывшій благовіщенскій протоіерей, потомъ старецъ Сергіевой Лавры, посвищенъ въ 1638 г. (%). Когда по царскому указу 1636 г. построены были г. Тамбовъ и Козловъ и п. Іоасафъ причислилъ ихъ къ своей епархіи, — сперва Антоній, потомъ Моисей жаловались на то царю, «Государь, разсмотръвъ прежнія граматы митрополитовъ Өеогноста, Алексія н другихъ велълъ завъдывать тыми городами рязанскимъ архіепископамъ» (%). Монсей быль при поставленіи (1642 г.) патріарха Іоснфа (⁰). —Онъ отынчался глубокимъ благочестіемъ; посъщалъ для богомолья монастыри своей епархіи и разъ дутешествоваль въ Сергіеву обитель, часто ходиль въ городскія церкви, гдъ или служилъ литургію или приказывалъ пъть иолебенъ, платя за то деньги, не ръдко отправлялся въ домъ убогикъ, бывщій у троицкаго монастыря и отпъвалъ умершихъ. При немъ устроилось нъсколько новыхъ обителей (\*\*) въ томъ числе троицкій муромскій монастырь (36). Въ 1648 г. построенъ быль на Дону новый городъ Коротоякъ и въ томъ же году жители писали архієпископу Монсею, что многіє на д

<sup>(&</sup>lt;sup>92</sup>) Рязан. достоп. § 146.

<sup>(95)</sup> Ar. 3, 2, 369.

<sup>(94)</sup> Воздвижен. 74-81.

<sup>(&</sup>lt;sup>98</sup>) Рязан. достоп. § 121. 151. 170.

<sup>(°°)</sup> Древи. Вивліос. II, 245—256.

<sup>(&</sup>lt;sup>97</sup>) Воздвижен. Гер. 81—85.

<sup>(\*\*)</sup> Владим. губ. въдом. 1850 г. Ж 18.

нихъ померли отъ внезацной смерти; архісписковъ поспівшилъ оказать имъ пособіе (\*\*). Блаж. Монсей скончался въ 1651 г. въ Рязани, но тіло его, по его завізщанію, перевезено въ Сергісву обитель и похоронено въ успенскомъ соборів.

41. Мисаиль изъ іеромонаховъ новгор, деревяницкаго монастыря, по одобренію Никона хиротонисань въ 1651 г. (100). Пастырь апостольскаго духа. Въ самомъ началъ правленія своего разослалъ онъ грамату къ паствъ своей съ пастырскими наставленіями.

«Благословеніе великаго господина преосвященнаго Мисаила архіепископа рязанскаго и муромскаго, въ Шацкъ, чернъева николаевского монастыря игумену Монсею и всъмъ игуменамъ, соборнымъ, городскимъ, посадскимъ и убяднымъ священникамъ и дьяконамъ шацкой и кадомской десятинъ нашей архіепископін. Изволеніемъ Божівмъ, молитвами Пречистой Богородицы и святыхъ страстотерицевъ Бориса и Гліба, Государь благочестивый и христолюбивый, царь всей Россіи, самодержецъ Алексій Михаиловичь по избранію великаго господина и отца нашего свят. патріарха московскаго и всей Россіи Іосифа и преосвященныхъ митрополитовъ, архіепископовъ и епископовъ и всего священнаго Собора, указалъ мнъ быть архіепископомъ Переславля и всей рязанской архіепископів. Когда придеть къ вамъ ота наша грамата: то вы игумены и священники шацкой и кадомской де-

<sup>(99)</sup> Рязан. достоп. § 164. 182.

<sup>(100)</sup> Воздвижен. Іер. 85. 86. Въ Ист. Іер. послѣ Монсея Давидъ 2; но его не было, — Мисанлъ въ граматъ своей говоритъ о Монсев предшественникъ своемъ.

сятинъ помолитесь о долгольтномъ здравіи Государя царя нашего.... Да и насъ не забывайте въ молятвахъ вашихъ, поминайте по прежнему.

Игумены, дъти смиренія нашего, не держите у себя по монастырямъ, въ погребахъ, ледникахъ, жельяхъ ни вина, ни пива, ни медовъ хмѣльныхъ и брагъ. Прикажите строго въ вотчинахъ монастырскихъ служителямъ и крестьянамъ, чтобы они не курили вина къ праздникамъ, не варили пьянаго пива и браги и не готовили хивльныхъ медовъ. Если въ монастыръ или монастырской вотчинъ найдено будетъ хмъльное питье: вино, пиво, брага, медъ; то по указу Государя, по грамать, какая прислана къ бывшему архіепископу Моисею, брату нашему, приказали мы взыскивать пени съ игуменовъ и братіи и съ монастырскихъ крестьянъ. И вы соборные, городскіе, посадскіе и утвадные священники и діяконы, также не держите въ домахъ своихъ вина и пива, браги и всякаго хмельнаго питья. Не ходите и по кабакамъ, не пейте и въ другихъ мъстахъ. Церкви не должны оставаться у васъ безъ пвнія никогда. Учите своихъ дітей духовныхъ страху Божію и запрещайте ходить въ кабаки, равно и въ домахъ держать хмельное. Если какіе попы, дьяконы, дьячки церковные, не послушавъ нашего праказанія, стануть упиваться и церкви Божіи будуть оставаться безъ пънія; то вы игумены приказывайте брать такихъ и сажать для смиренія на нашемъ дворъ въ цыпь на шесть недыль; спустя шесть недыль освобождайте не иначе, какъ за кръпкими поруками въ томъ, что впередъ не станутъ пить хмъльнаго, и въ церквахъ Божінхъ будутъ читать и ціть единогласно. Если же какіе священники, діяковы, дьячки и послъ

смиренія будуть пить хмівльное и упиваться, а въ церквахъ Божійхъ читать и піть не единогласно; то такихъ удаляйте, кого же изъ священниковъ, діяконовъ, дьячковъ удалите отъ прихода, о томъ доносите намъ письменно, — и мы по своему усмотрівнію назначимъ къ тімъ церквамъ людей добрыхъ, трезвыхъ и учительныхъ. Если по вашему нерадівнію священники, діяконы, дьячки станутъ пьянствовать и вы по нашему указу не будете смирять и удалять отъ службы и церкви, а мы узнаемъ о томъ или откроется впослівдствій; то за ослушаніе и пренебреженіе къ власти, Богомъ данной намъ, отлучимъ васъ отъ священства навсегда и согласно съ указомъ Государя отправимъ и васъ и тіхъ священниковъ, діяконовъ и дьячковъ въ дальніе монастыри подъ крівной надзоръ.

Известно намъ стало, что въ Шацке и Кадоме и ихъ убздахъ православные съ женами и дътьми леть по 30, 40 и 50 не постятся въ большіе посты, не исповъдываются у священниковъ и не причащаются. Вы священники отдайте строгій приказъ по приходамъ, чтобы впередъ православные христіяне съ женами и детьми благословлялись у васъ духовныхъ отцовъ своихъ поститься, исповъдываться и причащаться. Преподавъ строгое вразумление по правиламъ св. Апостоловъ и св. отцевъ, причащайте ихъ животворящаго твла и крови Господней. Если кто окажется причастія, приказывайте говъть недостойнымъ св. въ иные посты, дабы удостоиться причащенія, если приведеть Богь. Если кто изъ православныхъ по не • радънію и лъности не будеть поститься, исповъдываться и причащаться, -- о такихъ пишите къ намъ въ Переславль рязанскій, съ показаніемъ именъ ихъ, а мы напишемъ о никъ къ Государю царю, по правиламъ и уложенію святительскому.

Объявите о государевыхъ дворцовыхъ селахъ, въ чорныхъ волостяхъ, въ вотчинахъ и помёстьяхъ бояръ, окольничихъ, думныхъ людей, дётей дворянскихъ и боярскихъ, въ вотчинахъ монастырскихъ,—старостамъ, цёловальникамъ и крестьянамъ: когда доведется имъ посылать къ намъ ставленниковъ взрослыхъ въ священники людей 30 лётъ, въ дьяконы 25 лётъ; то были бы это люди добрые, благочинные, обученные граматъ, а не люди задорные и спорливые, не пьяницы и не ярыжники. Просъбы съ выборомъ присылали бы засвидётельствованныя рукою священниковъ и волостныхъ людей; тогда мы по своему усмотрънію будемъ поставлять ихъ въ священники. Ставленниковъ молодыхъ, воровъ и бражниковъ не должны присылать къ намъ.

Объявите всёмъ въ шацкой и надомской десятинакъ, чтобы впередъ праздники между Рождествомъ Христовымъ и Крещеніемъ, Рождество Іоанна Предтечи, Петровъ день проводили безъ вражіей мечты и игръ, не ставили бы качелей и релей и не творили бы смутъ въ мірѣ.

Объявите въ Шацкв и Кадомв, посадскимъ и увзднымъ жителямъ: если хотятъ они откупать кабаки, то на 1652 г. не брали бы на откупъ кабаковъ въ Шацкв и Кадомв и ихъ увздахъ для ничистой своей корысти и не двлали бы твмъ смуты между христіянами. Пусть живутъ всв православные по заповъдямъ Господнимъ и ходятъ въ сві храмы каждый день во время пѣнія. Если кто не послушаетъ насъ, откупитъ кабаки и заведетъ игры, — о томъ доносите намъ въ

Переславль рязанской и мы запретимъ пущать такихъ въ церковь и ходить къ нимъ въ домъ со святынею и если умругъ не дозволимъ хоронить ихъ у св. церквей.

Скажите всёмъ священникамъ и діаконамъ шацкой и кадомской десятинъ, чтобы пріёзжали сами въ Переславль съ ставленными граматами для свидётельствованія граматъ нами, а не присылали бы ихъ съ сторонними священниками и дьяконами; также привезли бы съ собою /данныя записи на всё годы, по которымъ значатся уплаченными подати при братѣ нашемъ архіепископѣ Моисеѣ.

Объявите всёмъ дьячкамъ и пономарямъ, чтобы впередъ не носили зипуновъ съ ожерельями, а носили бы, если возможно для кого, однорядочки или сермяжки черныя или сёрыя, а по вуждё бёлыя, но зипуновъ отнюдь не носили бы.

Грамату нашу прочесть по монастырямъ и соборнымъ церквамъ не одинъ разъ, а въ нѣсколько воскресныхъ дней, чтобы распоряжение наще извѣстно было вамъ игуменамъ, всѣмъ соборнымъ, городскимъ и посадскимъ священникамъ, діаконамъ, всему причту церковному, равно и мірскимъ людямъ всякаго чина.

Да объявите во всей нашей рязанской архіепископів и въмихайловскомъ убздів, чтобы вдовые попы и діяконы постригались въ иноческій чинъ, а въ мір'в не жили бы, на соблазнъ міра. Если какіе вдовые священники и діяконы сняли съ себя скуфьи и женились на другихъ женахъ; то вы не входите къ нимъ въ домъ ни съ какою святынею, не пущайте ихъ въ церковь Божію и не принимайте отъ нихъ въ церковь никакого принощенія. Такихъ разстригъ-поповъ и дьяконовъ, которые не станутъ слушать нашего указа, отдавать на поруки и съ поручными высыдать къ намъ въ Переславль рязанскій» (101).

Такъ поучалъ ревностный архипастырь!

Уже въ іюнь 1651 г. посылаль онъ іеромонаха Артемія окрестить и сколько челов къ Мордвы въ Березово, присудъ с. Конобъева. Но отъ дълъ проповъди св. Въры на время отвлеченъ онъ былъ другими дълами. Въ 1652 г. былъ онъ на Соборв въ Москвъ. Въ томъ же году стрвльцы и козаки новаго города Усманы, построеннаго въ 1645 г., писали ему, что Татары увели у нихъ много людей, у мужей женъ и у женъ мужей, -- и Мисаилъ просилъ письменно патріарха разръшить оставшимся вступить въ браки. Въ томъ же году доносилъ п. Никону, что прибыли подъ власть Государя крещенные Черкесы, въ числъ 170 семей, и поселились въ 8 верстахъ отъ Воронежа, въ борщевскомъ стану (102). Въ 1653 г. занятъ онъ былъ построеніемъ каменнаго архіерейскаго дома и былъ въ Москвы (105). Послы того началось высокое апостольское служение его для невърныхъ.

Въ 1654 г. въ следствие просьбы своей, блаж. Мисаилъ снабженъ былъ царскою и патріаршею граматами для проповедыванія св. Вёры и отправился съ нёсколькими священниками, въ сопровожденіи думнато дьяка Звёрева, проповедывать Вёру Мордвё въ уёздахъ шацкомъ, кадомскомъ и тамбовскомъ. Онъ переёзжалъ изъ поселенія въ поселеніе, оглашая дикарей св. проповедію. Онъ былъ въ дворцовомъ государевомъ селё Конобеве и въ деревняхъ Устьё и

<sup>(101)</sup> Грамата нап. у Воздвижен. стр. 87-96.

<sup>(102)</sup> Рязан. достоп. § 182. 164. Ак. Э. IV. 77.

<sup>(103)</sup> Воздвижен. Гер. 116. 117.

Янбирной. Подвигь его быль не безуспашень: окрещено было до 316 человъкъ. Потомъ дано было знать, жители с. Березова, и деревень Агламазова, Ракова и Ерневой явились для слушанія пропов'єди и крещенія въ с. Конобъево. Но язычники не явились. Святитель отправился самъ къ нимъ. Но Мордвины, въ числъ 200 человъкъ, вышли съ кольями, рогатинами, луками, стрълами и топорами. На всъ увъщанія святителя отвъчали они одно, что послали къ Государю челобитчиковъ и, если Государь велитъ креститься, противиться не стануть. Святитель отправиль отъ себя донесеніе къ Государю. Онъ убъждаль Государя не довърять просьбъ Мордвы. Отговорки язычниковъ, писалъ онъ, не заслуживаютъ вниманія. Они отклоняють отъ себя крещеніе тімь, что ходять въ дальнія мъста на Хоперъ для звъриной ловли, ъдятъ звъриное мясо, и жены ихъ не знаютъ русскаго языка. Последнее не правда: жены и дети ихъ, живя между Русскими, говорять порусски. На Хоперъ ходять и Русскіе; но питаются рыбою, почему можетъ соблюдать правила Церкви о пищѣ и Мордва. — Отправивъ донесеніе, архипастырь отправился въ верхоценскія волости, въ тамбовскій увздъ, откуда приходили къ нему съ извъстіемъ, что верхоценская Мордва желаетъ православной въръ. Путешествія святителя были благоплодны. Святитель самъ писалъ къ патріарху: «Я, богомолецъ вашъ, по вашему указу, вздилъ и милостію Божіею и пречистой Богородицы, при молитвъ Святыхъ, въ шацкомъ и тамбовскомъ уъздахъ моего въдомства окрестиль четыре тысячи деъсти че-Д06ЉКъ».

Въ 1655 г. блаженный архипастырь лично являл-

ся въ Москву въ царю и патріарху съ донесеніями о состоянів епархів. По докладь царю в патріарху, вытребоваль оны тогда въ Москву въ суду вдовыхъ священи діаконовъ, произвольно снявшихъ съ себя санъ и вновь женившихся. Тогда же, пламенъя апостольскою ревностію, снова просиль онь благословенія отправиться на проповёдь въ Касимовъ патріарха Шацкъ и Кадомъ; а у царя испрашивалъ необходимыхъ пособій для успъшнаго совершенія апостольскаго дела. «Въ шацкомъ уезде, доносилъ онъ письменно, еще остается некрещенной Мордвы болье 2000 человъкъ, а въ кадомскомъ до 4200 человъкъ». Въ февр. 1656 г. отправился онъ на апостольскій подвигъ. Но всьхъ увъщаніяхъ, не хотьли креязычники, при ститься, Мисаилъ донесъ царю. Государь прислаль грамату и думнаго дворянина Матюшкина. Святитель самъ отправился съ дворяниномъ. Мордва и Татары опять съ угрозами возстали на святителя, хотя прежде говорили, что не станутъ противиться царской воль. Пославъ донесение Государю, святитель въ ожиданіи отвъта жиль четыре недъли въ Березовъ. Царь, пославъ Алтунова дворянина, писалъ къ святителю, чтобы для безопасности взяль нужное число служивыхъ государевыхъ людей и приводилъ упорныхъ къ крещенію. Мисанлъ такъ и поступилъ. Мордвины, собравшись въ числе 500 человекъ въ мордовской деревие Янбирной, ожидали съ оружіемъ въ рукахъ проповъдника Въры. Неустрашимый архипастырь, одъвшись въ святительскую мантію, отправился объявить Мордв'в царскую волю. Мордва и Татары, высночивъ изъ срубовъ, гдв скрывались, пустили въ него и спутниковъ стрелы изъ луковъ. Государевы служивые меди обратились въ

бъгство. Мисанаъ едва спасенъ былъ отъ удара копьежъ, отведеннаго усерднымъ боярскимъ сыномъ Болдохинымъ. Святитель не хотъль объжать и началь увъщавать волнующихся. Но едва успъль онъ сказать нъсколько словъ, какъ пущенная стръла произила лъвую руку его и прошла въ сердце. Върный Болдохинъ, съ опасностію для себя, поспъшилъ сохранить святителя отъ поруганія, которому готовы были предать его. Онъ то встуналъ въ бой съ неистовыми, предоставляя тъмъ возможность святителю удаляться отъ нихъ, то одною рукою поддерживалъ ослабівшаго, а другою отражалъ нападавшихъ. Наконецъ явились домовые люди святителя и прогнали злодвевъ. Святитель, простреленный во вторникъ на страстной недълъ, страдалъ 11 дней и въ четвертокъ пасхальной недели предалъ Господу духъ свой. По желанію его, погребень онъ быль близь Черніева монастыря, у церкви св. Мины въ лісу. Въ следующемъ году, по воле патріарха и царя, перенесли тъло его въ рязанскій архангельскій соборъ, гдъ досель цьла прострыленная и орошенная кровію мантія его. Въ томъ же году священникъ с. Кошкова окрестиль 684 человка Мордвы своего прихода, сидъвшихъ въ тюрьмъ с. Конобъева по дълу о смерти святителя. По двлу видно, что простодушная Мордва доведена была до бунта и злодъянія фанатиками магометанства Татарами (104).

## митрополиты:

42. *Иларіон*ь посвященть въ архіепископа въ 1657 г. Въ 1659 г. священникъ с. Дъвицы (нынъ Новодъ-

<sup>(104)</sup> Граната: Пискарева, Спб. 1854. Воздвиж. 1ер. 119 — 129. Разанск. въдом. 1854 г. № 27 m 28.

вицка) доносилъ архіепископу Иларіону, что Татары, ворвавшись въ храмъ Арханг. Михаила, сняли съ престола индитію, и архіепископъ, выдавъ антимин съ вельль освятить храмъ (108). Надобно жальть, что Иларіонъ въ отношеніи къ блаж. патріарху Никону поступалъ неприлично и вступалъ въ связь противъ Никона съ такимъ жалкимъ человъкомъ, каковъ былъ Паисій Лигаридъ. Впрочемъ онъ показалъ много ревности противъ раскола. Въ 1667 г. восточные патріархи почтили Иларіона и его преемниковъ саномъ митрополита съ правомъ служить въ своей епархіи въ саккосъ, «за труды, какъ сказано въ грамать, какіе положиль онъ на Соборахъ противъ раскола». П. Макарій-пожаловаль свой саккось, а п. Пансій (1669 г.) даль мантію и посохъ александрійскаго патріаршаго престола (106). По епархін рязанской изв'єстно одно очень полезное распоряжение Иларіона; въ 1669 г. приказалъ онъ жившихъ по мірскимъ домамъ г. Михайлова черницъ собрать въ высоцкій монастырь, а старцевъ высоцкаго монастыря перевесть въ новый монастырь рождества Богородицы. Предъ смертію своею (ум. 1674 г.) написалъ онъ общирное духовное завъщавіе (107).

43. Іосифъ, новоспасскій архимандрить, хиротонисанъ въ 1674 г. Въ томъ же году на Соборѣ положе-но: «рязанской митрополіи каширскому уѣзду со всѣ-

<sup>(108)</sup> Рязанск. достоп. § 246.

<sup>(106)</sup> Воздвиж. 1ер. 130—132. Дополн. из акт. ист. VI, 491. 493. По двяніямъ Соборовъ 1666—1667 г. видно, что быль на вевхъ двяніяхъ. Дополн. къ акт. VI, 443. 444. 448. 452. 456 — 458. 475. 478. Объ отношеніяхъ къ Никону Ист. Ак. V, 477. Ист. рус. Ц. 4, 46. 47.

<sup>(107)</sup> Завъщаніе изд. у Воздвиженскаго стр. 136—150.

ми церквами, по писцовымъ книгамъ, быти въ коломенской епархіи, потому что градъ Кашира въ коломенской области; а вижсто каширскаго ужэду отдылить изъ коломенской епархіи города Епифань Гремячей съ убзды, по писцовымъ книгамъ, въ рязанскую епархію для того, что епифанскій увадъ смеженъ съ рязанскимъ». Тогда же изъ рязанской епархіи отдівлено въ патріаршую область 25 церквей малой Мещеры и въ коломенскую епархію г. Веневъ; въ замѣпъ того изъ патріаршей области отдівлено къ кадомскому увзду 7 церквей да въ муромскомъ у. 5 церквей; изъ коломенской поступиль съ убздомъ г. Богородицкъ, построенный въ 1662 г. (108). Въ 1675 г. Іосифь присутствоваль на Собор в о церковных водеждахъ. Въ слъдующемъ году патріархъ поручалъ ему составить определение о коломенскомъ епископт Іосифѣ, чему повиненъ онъ за слова, оскорбительныя для царя и патріарха, и за жестокое наказаніе нъкоторыхъ лицъ? Митрополитъ подалъ такой отзывъ: церковныя правила дишаютъ таковыхъ сана (109). Здёсь дёло касалось, конечно, новаго разделенія епархій. Въ 1679 г. Іосифъ всенародно въ церкви обличалъ изступленнаго раскольника монаха Михаила и упорнаго отправилъ въ Москву. Въ 1680 г. предписывалъ онъ паствъ говъть въ успенскій пость, а въ 1681 г. совершать крестные ходы по случаю засухи (110).

Окладныя книги его времени (1679 г.) показывають намъ подробно, какія мѣста входили тогда въ

<sup>(108)</sup> Рязанск. достоп. § 246. Ак. Э. 4. 🥂 204.

<sup>(109)</sup> Рязанся. достоп. § 249. Воздвижен. Iep. 131-155.

<sup>(110)</sup> Воздвижен. Гер. 156-168.

составъ рязанской епархіи. По нимъ въ составъ рязанской епархіи были: а, вся нынвшняя рязанская епархія, за исключеніемъ пъсколькихъ селъ егорьевскаго увада; б, увады муромскій п меленковскій съ частями судогодскаго, вязниковскаго и городецкаго; в, всв увзды нынвшней тамбовской губерніи,— Пурсовко, Моршанскъ — с. Кирсановъ тогда с. Морша; г, часть горбатовскаго у., смежная съмуромскимъ, и часть ардатовскаго, смежная съ темниковскимъ; д, части увздовъ краснослободскаго, норовчатскаго, керенскаго, чембарскаго, пограничныя съ тамбовскою губерніею; е, части увздовъ сердобскаго, петровскаго и балашовскаго пограничныя съ губерніями тамбовской и саратовской; ж, увзды новохоперскій, павловскій, бобровскій, съ частями землянскаго, нажнедвицкаго и задонскаго; з, елецкій у. орловской губ. и епифанскій у., части ефремовскаго, богородицкаго, веневскаго и каширскаго ("").

44. Павель моравскій сперва коломенскій архіепископъ, потомъ суздальскій, а съ 1682 г. рязанскій митрополитъ. Еще въ 1667 г. положено было отдълить отъ обширной рязанской епархіи двъ новыя епархіи—тамбовскую и воронежскую. Въ 1682 г. это приведено было въ исполненіе: для тамбовской епархіи 
отдълены: Тамбовъ, Козловъ и Добрый, а скоро потомъ еще Борисоглъбскъ и Петровскъ; въ составъ же 
воронежской епархіи назначены: Воронежъ, Елецкъ, Костенскій, Орловъ, Урывай, Коротоянь и Землянскъ ("").

<sup>(111)</sup> Рязанск. въдом. 1855 г. № 24.

<sup>(118)</sup> Рязанск. достоп. § 274. Ист. Іер. І, 33. Дополн, къ акт. VI, 493.

Павелъ былъ однимъ изъ лучшихъ архипастырей рязанской епархіи и, къ ея сожальнію, не долго управлялъ ею (1686 г.). Вотъ превосходная пастырская грамата его!

«Въ нынъшнемъ 191 (1683 г.) въразныхъ мъсяцъхъ и числъхъ, посъщающимъ намъ церкви Божіи ввъренныя намъ отъ Христа паствы въ городъхъ и сельхъ и усмотряющимъ всякаго благольнія церковнаго и обрядовъ, усмотрихомъ во градъ Переславлъ рязанскомъ и въ рязанскихъ предълъхъ, въ монастыръхъ и селъхъ во святыхъ Божінхъ церквахъ у архимандритовъ, игуменовъ, священниковъ и діяконовъ божественную службу и всякіе церковные обряды благольніе не согласны съ соборною и апостольскою Церковію и съ новоизданными московскаго государства печатными книгами и съ соборнымъ Служебникомъ, иже учиненъ во 183 (1675) г. повельніемъ благочестивъйшаго Государя и вел. господина отца нашего свят. Іоакима патріарха. Сего ради благословеніемъ Господа Бога наша м'врность о ввівренной намъ паствъ душъ христіанскихъ и о исправленіп церковныхъ благочинныхъ дълъ и согласіи во священнослуженін, яко единодушно едиными усты славится Богъ и да не будуть, по слову св. Павла, раздоры, но въ той же мысли да будуть утверждены всв и въ томъ же страхв, тщаніе превельне полагаемъ и васъ сыновъ своихъ о исправленіи техъ церковныхъ дель и о наученьи душъ христіянскихъ поучаемъ и ученіе о тъхъ церковныхъ дълахъ предлагаемъ.

По спасительномъ и преславномъ воскресеніи, Христосъ Спаситель нашъ вручи попеченіе паствы своихъ овецъ верховному Апостоловъ Петру и рече ему: паси

овцы моя. Умножившейся же паствъ, по реченному: жатва многа, дълателей же мало, не довляху сами св. Апостоли пасти словесное Христово стадо.-Прохождаху грады и веси, учаще и проповъдающе евангеліе Божіе, рукополагагу вм'єсто себе по градамъ и весемъ епископы и пресвитеры, во еже пасти имъ стадо Христово, върныя христіяны, яко же свидътельствуеть св. Лука въ Дъяніяхъ Апостольскихъ, сице пиша: звавъ Павелъ отъ Ефеса въ Мелитъ пресвитеры церковныя, рече имъ: внимайте себъ и всему стаду, въ немъ же васъ Духъ святый постави епископы пасти церковь Господа Бога, юже снаба своею кровію. И Титу ученику своему блаженный Павелъ повелъ по всьмъ градомъ устроити пресвитеры, сильны сущія утвшати во здравомъ ученій и противящіяся обличати. По семъ преемницы Апостоловъ святыхъ, священніи архіереи, видяще врученное имъ стадо Христово множащееся и не могуще наипаче за множество сами паствити, рукополагаху по градамъ и весемъ іереи, да помогаютъ имъ въ паствъ и попечение о пасомыхъ да имуть, о недоумъваемыхъ же да вопрошають своя архіереи и кром' воли ихъ ничтоже да творять, повелъваемыхъ отъ нихъ во всемъ да послушаютъ. Доиде убо и до насъ другъ друга пріимательне великій оный чинъ архіерейства и попеченіе о паствъ Христова стада ввърися. Пріемше же чинъ священнослуженія архіерейства и сами не могуще вся грады и веси нашея епархіи за множество устно научити, васъ архимандритовъ и игуменовъ ради тъхъ церковныхъ благолъпныхъ устроеній посылаемъ и малымъ симъ начертаніемъ пишемъ... Данною намъ властію отъ пресвятаго и животворящаго Духа, яко пастыреначальникъ,

заповъдуемъ вамъ и молимъ отъ имени Господа нашего Іисуса Христа во еже вамъ во церквахъ Божіихъ всякое благочиніе церковное досмотръти, елико гдъ за невъденіемъ или за какимъ невъжествомъ въ седми тайнахъ церковныхъ обрящется дъемое не по преданію и уставу церковному, исправити. Да кійждо іерей со всякимъ тщаніемъ приліжить ділу Христову и да сохранитъ чинъ священства беззазорнымъ своимъ жительствомъ, къ сему же и чинъ церковный да блюдетъ благолъпно и немятежно, по преданію св. отецъ еже пъти благовременно и единогласно; паче же тщатися божественную литургію совершати во всякомъ устроеніи тѣла и души, въ постѣ, трезвости и говенствъ. Такоже со всякимъ блюденіемъ творити крещеніе, муропомазаніе и елеосвященіе. Въ божественной литургіи ума намфреніе твердо имфти. Ума же намфреніе сіе есть, егда глаголеть словеса сія: пріимите, ядите и пійте отъ нея вси, да имать умъ свой весь собранъ во оны словеса, еже бы преложитися хлъбу въ тело Христово и вину въ кровь Христову. Се есть, еже глаголеть во время оно, сія и мыслить, а не иная. Блюди, о іерее, аще во оно время умъ твой будеть неподвимимъ, истинно божественную службу совершити. Ащежъ въ то время уста твоя глаголютъ она словеса, умъ же твой иная мыслить, въждь, яко смертно, сиръчь непрощено согръщаеми.

Въ таинствъ брака блюсти, аще женихъ не меньще пятнадцати, невъстажъ двенадцати лътъ и аще обоихъ изволение ихъ не нуждное есть на сожитие: таковыхъ подобаетъ обручати и вънчати. Къ семужъ о семъ благоговъйнымъ иереемъ заповъдуемъ, да кийждо васъ въ своемъ приходъ приходскимъ людемъ заповъсть, чтобы они вънечныя памяти имъли до вънчанія свадебъ недівли за двів и за три и къ вамъ приносили; а вамъ о тъхъ свадьбахъ въ воскресные и праздничные дни послъ литургій приходских людей вопрошати, якоже напечатано въ правильной книгв о чинъ брака, чтобы они ни въ родствъ, ни въ свойствъ, ни въ крестномъ братствъ не были. Аще ли единъ изъ нихъ женихъ или невъста меньше лъта вышереченнаго или не хочетъ единъ изъ нихъ сопрящися или обрящутся въ родствв или въ сватовствв или въ крестномъ братствъ, таковыхъ не подобаетъ обручати, ниже вънчати отнюдь. Прежде зънчанія долженствуетъ исповъдати ихъ и тако вънчати по утру до полудне, позже же того, паче же ночью, отнюдь не подобаеть быти в'ичанію. Усмотр'яхомъ отъ многихъ въ васъ случившееся то и отъ того страдавшихъ, овыхъ священниковъ церковныя службы отлученныхъ, овыхъ многими пенями отягченныхъ, жениховъ же и невъстъ по церковнымъ правиламъ сожитія брачнаго разлученныхъ и градскими муками томленныхъ. О третіемъ бракѣ вамъ разсмотрѣти: егда не будеть отъ таковыхъ браковъ, въ кінхъ чада, по 40 летехъ, третію пояти жену извольшихъ; понеже аще чада не будуть, не прощень есть бракъ и благословляти безъ нашего вопрошенія да не дерзаете. Четвертый же бракъ ниже да именуется.

Въ таинствѣ покаянія добре и опасно разсматряйте кающихся совѣсть и плоды покаянія; недостойвымъ же не подобаеть тѣло и кровь Христову преподати страха ради человѣческаго или сана величества стыдяся или мзду нѣкую получивъ, да не вѣчную себѣ и онѣмъ геенну исходатайствуете; аще же истинно, съ сокрушениемъ сердца каются и плоды покаянія творять, да пріобщаются. Болящихъ же испов'вдати, причастити и елеосвященіе совершити не мозите никогдаже обленитися, и дабы ни единъ, малъ и великъ, не отшелъ св'та сего безъ покаянія и безъ причащенія т'вла и крови Христовы, веліе о семъ попеченіе им'вйте.

Къ семужъ пасите добре врученное вамъ стадо на злацъ живопитательномъ ученія. - Должни есте вы проповъдати людемъ слово Божіе. На сіе бо дъло и учинени есте, по реченному: вы есте соль земли и свътъ міра. Тъмъ же, чада моя любезная, прочитайте божественная писанія людемъ въ слухи по вся воскресныя дни и праздники Господни по литургіи со вниманіемъ, избирающе истинная разумѣнія отъ божественнаго писанія, -- научайте собраній церковныхъ не отлучатися, и имъти въ сердцъ страхъ Божій и любовь къ Богу и другь къ другу, удалятися же отъ пьянства, блуда, грабленія, ненависти и прочихъ злобъ, приходити по часту на исповъданіе гръховъ и милостынею гръхи очищати. Нужду имате учити симъ люди, сущая подъ вами, по св. Апостолу, глаголющему: нужда мив належить благовъствовати, горе же, аще не благовъствую. Священный Златоустъ глаголетъ: начальство вв вренное имънй, аще не проповедуеть людемъ подобающая, повиненъ есть, темъ же вразумляемъ и учимъ, аще досаждаютъ, аще и біють. Не точію словомъ подобаеть учити, но и ділы, елика сила тщатися путь спасенія показати, по реченному св. Ап. Петромъ: пасите еже въ васъ стадо Божіе, посъщающе не нуждею, но волею и по Бозъ. Образи бывайте стаду. Аще будетъ ваше тщаніе о семъ и послушавъ васъ кто обратится отъ пути лукаваго, — услышите благаго Владыку глаголюща: благій рабе и върный, вниди въ радость Господа Бога твоего. Да никтоже ми глаголеть ленивыхъ изветъ, яко аще и учимъ, никтоже послушаетъ насъ. Глаголю вамъ: аще и никтоже будеть послушаяй васъ, не преставайте засвидътельствовати и мзду имъти будете, по реченному Златоустомъ: не престану глаголя, дондеже вси услышать, аще и не вси, поне единъ, аще и ни единъ, азъ мзду совершенну имамъ.... Азъ убо возвъстихъ вамъ, елика могохъ, и аще послушаете мене, добре сотворите и маду пріимете. Аще не послушаете мене и не начнете радъти о словъ ученія, васъ самъхъ свидътелей представляю, яко чистъ азъ отъ крове всвхъ васъ. Не обинухся сказати вамъ волю Божію, вы жъ за нерадівніе и преслушаніе здів лишение священства понесете, по правилу Апостолъ 36: аще который пресвитеръ не восхощеть паствити Христова стада, научити сущихъ подъ нимъ людей, да отлучится, пребываяй же въ таковъй лъности да извержется. Шестаго вселенскаго собора правило 19 гласить: пресвитеръ церковный на всякъ день паче жъ во всякую недвлю да учить небеснымь вельніямь и да сказуетъ не отъ себе, но яко же божественніи отцы достигоша...

Прочее же, чада моя любезная, кійждо васъ да внимаеть себѣ, да пасетъ паству свою. Азъ вамъ аще и вкратцѣ, возвѣстихъ, елика могохъ. Вы же имате о ввѣренной вамъ паствѣ воздати слово въ день судный и каковъ кто Владыцѣ своему прикупъ принесетъ, такову и мзду пріиметъ. Буди вамъ къ Владыцѣ рещи дерзновенно: Господи! Се азъ и дѣти, яже еси ми

далъ, и съ ними получити неизреченная благая, объщанная намъ благодатію Духа Святаго, иже избра и освяти насъ въ дѣло пресвитерства. Тому подобаетъ слава со безначальнымъ Отцемъ и единороднымъ Сыномъ нынѣ и въ дни вѣчные. Аминь» (114).

- 45. Аврамій, архимандрить андрониковскаго монастыря, хиротонисанть въ Янв. 1687 г. Онъ принималь царя Петра въ Рязани и въ 1697 г. послаль 1000 четвертей ржи и 1000 четвертей овса для войска. Въ 1699 г. по царскому указу г. Усмань, Бѣлоколодскъ и Демикинъ причислены къ воронежской епархіи на томъ основаніи, что «рязанская митрополія не скудна». Въ 1700 г. Аврамій по прошенію уволенъ на покой въ моск. знаменскій монастырь ("").
- 46. Стефанъ Яворскій, игуменъ кіевониколаевскій, хиротонисанъ въ 1700 г. Указомъ 15 Мая 1701 г. города закрытой тамбовской епархіи возвращены въ въденіе рязанскаго архипастыря; но по смерти Стефана поступили въ составъ воронежской епархіи ("6). Съ 1701 г. Стефанъ мъстоблюститель патріаршій почти все время управленія рязанскою паствою жилъ то въ Москвъ, то въ Петербургъ; ум. 1722 г.

## Епископы и архіепископы:

47. Сильвестръ Волынскій, тверскій архіепископъ, въ 1722 г. переведенъ въ Рязань съ званіемъ епископа и сказано: «быть рязанской епархіи епископіей»,

<sup>(113)</sup> Воздвиженск. [ep. 171—181.

<sup>(114)</sup> Воздвиженск. стр. 190-194. 294-296.

<sup>(118)</sup> Рязан. достоп. § 343.

но Сильвестру служить въ саккосъ; въ 1726 г. переведенъ въ Казань (''').

- 48. Гавріиль Бужинскій скончался въ Москвъ, 1731 г.
- 49. Лаврентий Горка переведенъ въ Рязань изъ Устюга, а въ 1733 г., какъ сказано въ указъ, за нъ-кія продерзости переведенъ въ вятскую епархію. Онъ былъ совъстливый, благотворительный, нелицепріятный, но горячій и вспыльчивый, хотя не надолго, почему и возбуждалъ противъ себя жалобы, которыхъ не малое число доведено до Синода.
  - 50. Алексій Титовъ, архіепископъ вятскій, въ 1733 г. переведенъ въ Рязань епископомъ, въ 1735 г. онъ долженъ былъ выслушать выговоръ Синода въ храмѣ за то, что Рязанцы просили Государыню удостоить его, какъ добраго пастыря, новгородской каеведры, на мѣсто больнаго Өеофана. Не разъ получалъ онъ подтвержденіе—устроить семинарію. Достигнувъ глубокой старости, написалъ умилительное духовное завѣщаніе; ум. 1750 г. (117).
  - 51. Димитрій Стисново, опредёленный въ 1752 г., ревностно занимался усовершеніемъ образованія въ семинаріи. Въ 1757 г. возведенъ въ санъ новгородска-го архіепископа.
  - 52. Палладій посвящень въ 1758 г., усердный пропов'єдникъ слова Божія. При немъ въ 1764 г. Муромъ постунилъ въ составъ владимірской епархіи, а Зарайскъ, Епифань и Богородицкъ отданы коломен-

<sup>(116)</sup> Географ. словарь V, 489.

<sup>(117)</sup> Завъщаніе у Воздвижен. стр. 252—257. О прочемъ-тамже стр. 240—257.

скому архипастырю. Въ 1778 г. Палладій уволенъ на покой въ нижегор. печерскій мон., гді былъ архимандритомъ.

- 53. Симонъ Лаговъ, дъятельный и просвъщенный іерархъ возвысившій образованіе въ семинаріи, ревностный проповъдникъ слова Божія. Въ 1792 г. возведенъ въ санъ архіепископа. При немъ въ 1799 г. Шацкъ съ Кадомомъ и Елатьмою отчисленъ къ тамбовской епархіи, а Зарайскъ возвращенъ въ рязанскую.
  - 54. Амеросій Яковлевъ-Орлинь, ум. 1809 г.
- 55. *Өвофиланть Русановь*, съ 1817 г. экзаркъ Грузіи.
  - 56. Серий Крыловь ум: 1825 г.
  - 57. Филареть Амфитеатровь 1825—1828 г.
  - 58. Григорій Постниковь 1828—1831 г.
  - 59. Евгеній Казанцевь 1831—1837 г.
  - 60. Гаврииль Городковь 1837—1858 г.
  - 61. Смарагдъ Крыжановскій съ 1858 г.

## О БУДУЩЕМЪ ВОСКРЕСЕНИИ НАШЕГО ТЪЛА.

Мы чаемь воскресенія мертвыхь и жизни будущазо впка, и эту въру исповъдуемъ ежедневно; ее громогласно, вслухъ всего міра, пропов'я дуетъ святая Церковь; ее незыблемо утверждаеть въ насъ слово Божіе. Оно возвъщаетъ намъ не только безсмертіе нашей души, но и воскресеніе къ новой, въчной жизни нашего тъла, и учитъ, что какъ духовная часть нашего существа переживетъ это грубое твло, которое составляеть для нея какъ-бы земную храмину (2 Кор. 5, 1), и будетъ продолжать свое бытіе и за предвлами гроба, такъ и наша твлесная природа, самое это грубое тело, после того какъ оно будетъ сокрыто въ земле, подобно постянному зерну, нткогда возродится и явится для жизни въ другомъ мірѣ. Тогда оно во многихъ отношеніяхъ будеть отлично оть нашего нынвшняго тела; но вместе съ темъ это будеть то самое тело, съ которымъ теперь соединена душа наша, въ которомъ теперь она живетъ, мыслитъ и дъйствуетъ, радуется, или страдаеть, идеть путемъ добродътели, или претыкается и падаеть на пути гръха. Какъ колосъ выростаетъ изъ зерна, брошеннаго въ землю и въ ней. умершаго и истлъвшаго, такъ, по словамъ Апостола

Павла, и наше тёло возстанеть послё смерти (! Кор. 15, 36—44). Оно уже не будеть тогда подвергаться никакой слабости, никакой болёзни и никакимъ страданіямъ; въ немъ уже не будетъ никакихъ началъ разрушенія; дряхлость и старость никогда не коснутся его; недоступное смерти и тлёнію, вёчно юное, въ неувядающей красотё и силё, оно будетъ гораздо совершеннёе того тёла, какое имёли въ раю наши прародители, будетъ во всемъ подобно тёлу нашего божественнаго Спасителя, воскресшаго изъ мертвыхъ, то-есть, будетъ духовнымъ, безсмертнымъ и прославленнымъ.

Еще въ Ветхомъ Завъть, хотя онъ въ раскрытии многихъ истинъ божественнаго Откровенія уступаетъ Завъту Новому, учение о воскресении нашего тъла изложено почти съ такою же ясностію, съ какою оно излагается въ самомъ Евангеліи. Іовъ сидить на гноищъ, покрытый вретищемъ и пепломъ; его тъло все поражено и источено язвою, и кажется болье трупомъ, чемъ живымъ теломъ человека; между-темъ этотъ полуумершій страдалець, съ чувствомъ живой въры, тъмъ болъе достойной удивленія, что она представляла совершенную противоположность съ его ужаснымъ положеніемъ, взываетъ: въмъ, яко присносущенъ есть, иже имать искупити мя, и на земли воскресити кожу мою, терпящую сія; и я увижу, продолжаєть онъ, моего Бога въ моемъ тель; увижу Его я самъ, а не другой; я буду видёть Его моими собственными очами (Іов. 19, 25-27). Исаія, пораженный мыслію о всемогущей силъ Владыки неба и земли, держащаго въ своей десницъ жизнь и смерть, съ твердою увъренностію восклицаеть: воскреснуть мертвіи, и востануть,

иже во пробъхъ; потомъ онъ делаеть, исполненное силы и величія, обращеніе къ самимъ мертвецамъ: возставьте отъ своего сна и благословляйте Бога, живущіе въ персти (Иса. 26, 19). Іезекімль видель поразительный образь всеобщаго воскресенія мертвыхъ въ последній день; предъ его взорами открылось общирное поле, покрытое сухими человъческими костями; тамъ не было никакихъ признаковъ жизни; повсюду царствовала мертвая тишина, не слышно было никакого шума, не замѣтно было ни малѣйшаго движенія. Но вотъ, по повеленію Господа, въ мертвой пустынь, какъ голосъ трубы, раздается живое пророческое слово: Кости сухія, слышите слово Господне: се глаголеть Адонаі Господь костемь симь: се Азь введу вы вась духь животень, и дамь на вась жилы, и возведу на вась плоть, и простру по вамь кожу, и дамь духь мой вы вась, и о живете, и увъсте, яко Азь есмь Господь. И вдругъ-бысть глась, и се трусь, и совокупляхуся кости, кость къ кости, каяждо къ составу своему. И видъхъ, говорить Пророкъ, и се быша имь жилы, и плоть растяше, и восхождаше, и протяжеся имъ кожа верху. И внидъ въ ня духъ жизни, и ожища и стаща на ногажь своижь, соборь многь звло (Іезек. 37, 4-8. 10).

Еще многочисленте, очевиднте и убъдительные свидытельства о будущемъ воскресении нашего тъла, представляемыя Новымъ Завътомъ. Аминь, аминь, глаголю вамъ, говоритъ самъ Начальникъ и Податель жизни, яко грядеть чась и нынь есть, егда мертви услышать глась Сына Бождія, и услышавше оживуть (Іоан. 5, 25), и чтобы эту таинственную истину нашего воскресенія, предложенную съ такою силою и твердостію увъренія Тъмъ, кто самъ есть аминь (Апок. 3, 14),

есть истина (Іоан. 14, 6), еще болье утвердить н глубже напечатывть въ нашей душв, Спаситель повторяетъ: грядеть чась, въ оньже вси сущіи во гробъхь услышать глась Сына Божія, и изыдуть сотворшіи благая, въ воскрешение живота: а сотворши глая, въ воскрешение суда (5, 28. 29). Кто же эти мертвые, почивающіе въ гробахъ? Ужели наши души? Ніть; по ученію слова Божія, разлучившись съ тёломъ, онъ или восходять въ селенія праведныхъ, или низвергаются въ жилище осужденныхъ, смотря по тому, выходять ли изъ этого міра съ залогомъ спасенія, или состоять подъ бременемъ гръха и осужденія. Что же покоится въ могилъ и ожидаетъ воскресенія?—Наше тъло, нашъ прахъ, который возродится и оживетъ, по всемогущему гласу Сына Божія, вновь соединится съ душою и, вивств съ нею, изыдетъ или во воскрешеніе живота, гли въ воскрешеніе суда. — Апостолъ Павелъ съ особенною ясностію и подробностію излагаетъ истину воскресенія мертвыхъ. По его словамъ, такъ же неизбежно все мы должны воскреснуть, какъ неизбъжно должны умереть: якоже о Адамь вси умирають, такожде о Христь вси живуть (1 Кор. 15, 22); вотъ двв истины, совершенно равносильныя; сомнъваться въ нашемъ воскресении такъ же невозможно, какъ невозможно сомнъваться въ томъ, что мы должны подвергнуться смерти. Въ другомъ тотъ же Апостолъ говорить: Іисусъ Христосъ преобразить тело смиренія нашего, яко быти ему сообраану тълу славы его (3, 21). Здёсь говорится, очевидно, не о безсмертіи души, такъ какъ она духовна, и потому не можеть подлежать разрушению и не имъетъ нужды въ преобразовании своего существа, но-о

воскресеніи тіла человіческаго, говорится о тыльсмиренія нашего, которое нікогда будеть сообразно тьлу славы Христовой; его части, подвергшіяся разложенію и разрушенію, будуть возсоединены и возсозданы, и весь составъ его, истлевшій въ могиле, будетъ возобновленъ и возстановленъ, - что и называетъ Апостолъ преобразованіемъ. Мы желаемъ знать, въ какомъ порядкъ произойдетъ преобразование нашего тела: Апостолъ указываетъ намъ эту последовательность; кійждо, говорить онъ, востанеть во своемь чину: начатокъ Христосъ, потомъ же Христу въровавшій въ пришествій его (1 Кор. 15, 23). Мы нелоумъваемъ, какъ произойдетъ это воскресеніе; невъріе предлагаеть вопросы: Како востануть мертвіц? Коими же твломи пріидути (тами же, ст. 35),-Апостоль такъ разръщаетъ наше недоумъніе: безумне, ты еже спеши, не оживеть, аще не умреть: и еже спеши, не тпло будущее спеши, но голо зерно, аще случится, пшеницы, или иного отв прочихь. Богь же даеть тьло, якоже восхощеть, и коемуждо съмени свое тпло (ст. 36-38). Мы хотимъ знать, каково будетъ наше тело по воскресени: и это объясняетъ намъ Апостоль, противополагая тело имеющее воскреснуть телу умирающему: съется въ тльніе, востаеть въ нетленіи: спется не во честь, востаеть во славь: спется въ немощи, востаеть въ силь: съется тьло дутевное, востаеть тыло духовное (ст. 42-44); подобаеть бо тлънному сему облещися въ нетлъніе, и мертвенному сему облещися въ безсмертіе (ст. 53). Мы желали бы наконецъ, чтобы еще яснъе, еще ближе къ нашему уразуминію, въ образи, въ примири было представлено, какими свойствами будеть надвлено это новое тыло; Апостоль, чтобы не оставить намъ ничего болье желать касательно этого предмета, указываетъ на прославленное тъло нашего Спасителя, воскресшаго изъ мертвыхъ: якоже облекохомся во образъ перстнаго, да облечемся и во образъ небеснаго (ст. 49), иже преобразить тъло смиренія нашего, яко быти ему сообразну тылу славы его; т. е., наше тъло по воскресеніи будетъ подобно прославленному тълу Искупителя, будетъ какбы возсоздано по образу Его пречистаго и нетлъннаго тъла.

Излагая истину воскресенія въ такихъ яспыхъ и положительныхъ чертахъ, евангельское ученіе укрѣпляетъ нашу въру въ нее самыми событіями, указываетъ на примъры воскресенія мертвыхъ, которые оно представляетъ намъ, какъ предвъстіе нашего общаго воскресенія. Сынъ Божій, низшедши на землю, явилъ намъ въ себъ начальника жизни, побъдителя смерти, избавителя отъ всъхъ нашихъ бъдствій. Азъ есмь воскрешеніе и животт (Іоан. 11, 25), сказаль Онъ о Себь, и свои слова засвидетельствоваль делами. Воть онъ входить въ Наинъ, въ то время, когда изъ этого города выступало погребальное шествіе. Несли гробъ единственнаго сына бъдной вдовы, которая оплакивала въ умершемъ потерю последней опоры, какая оставалась ей въ жизни. Отъ нея и вокругъ нея раздавались рыданія и вопли. Спаситель останавливаеть это печальное шествіе, наклоняется надъ гробомъ, произносить надъ мертвымъ одно слово, одно изъ тъхъ словъ, которыя, какъ глаголы всемогущаго Бога, суть воскресеніе и жизнь, и возвращаетъ матери ея сына. Онъ приходить въ Капернаумъ; къ нему приступаеть начальникъ синагоги, Іаиръ, падаетъ къ ногамъ боже-

ственнаго Чудотворца и умодяетъ возвратить здоровье малольтной его дочери, которая составляла предметь всей заботливости нъжно любившихъ ее, отца и матери, и была повержена въ предсмертную бользнь. Вотъ она уже умерла, и во всемъ домѣ воцарилось глубо-. кое сътование. Но какъ вдругъ все перемънилось съ появленіемъ туда Сына Божія! Слезы горести замівняются слезами радости и благодарности; по слову Інсуса Христа, воста дъвица, и хождаше (Мар. 5, 42) предъ изумленными, едва в рящими своему счастію, родителями. А что сказать о гробъ Лазаря? Тамъ самое табніе исчезло при видв Победителя смерти. Что сказать о другихъ событіяхъ, когда, для доказательства всемогущей силы и власти надъ смертію Інсуса Христа, уже умершаго на Креств, земля потрясеся, и каменіе распадеся, и гроби отверзошася, и многа тьлеса святых восташа, - что сказать объ атихъ умершихъ и воскресшихъ, которые, по воскресени его, вичво святый градъ (Мато. 27, 51—53), какбы для того, чтобы привътствовать Начальника жизни? Не очевидно ли, что, оживотворяя мертвыхъ во своей земной жизни, Іисусъ Христосъ предъизобразилъ то, что Опъ совершить во второе свое пришествіе, и что воскресеніе Лазаря, дочери Іаира, сына наинской вдовы и другихъ умершихъ, служитъ несомнъннымъ залогомъ и нашего всеобщаго воскресенія въ последній день міра? Тотъ, кто возвращаль жизнь мертвымъ тогда, когда быль обложень немощами нашей природы и находился въ состояни уничижения, не воззоветь ли своимъ всемогущимъ словомъ къ жизни и безсмертію, когда пріндеть во всей силь своего царства, въ полной славъ и божественномъ величіи?

Но могъ ли бы нашъ Спаситель быть для насъ воскресеніемъ и животомъ, могъ ли бы Онъ имъть такую власть надъ смертію, чтобы изъ самыхъ челюстей ея исхищать ея добычу, и могли ли бы мы питать тверувъренность, что нъкогда, по Его слову, выйдемъ изъ гробовъ, если бы самъ Онъ, благоволившій пострадать за насъ и подвергнуться смерти, не восторжествоваль надъ нею въ своемъ собственномъ Лицъ, не сокрушилъ ея силу и не воскресъ, какъ первенецъ умершихъ? Наше воскресеніе возможно только при дъйствительности воскресенія Христова. Христосъ воскресъ-и мы воскреснемъ: вотъ двѣ истины, соединенныя между собою такъ тъсно и неразрывно, что одна безъ другой быть не можеть. Аще Христось не воста. учить Апостоль Павель, суетиа впра ваша (1 Кор. 15, 17), суетно поэтому чаяніе и нашего собственнаго воскресенія; мы еще остаемся во грахахо нашихъ (тамъ же), и, какъ гръшники, не оправданные предъ Богомъ, должны ожидать въчной смерти, а не воскресенія и жизни. Аще же мертвіи не востають, и если ты не воскреснемъ, то ни Христосъ воста (ст. 16). Но Спаситель нашъ, иже преданъ бысть за прегръшенія наша, воста за оправдание наше (Рим. 4, 25), воскресъ, чтобы оправдать насъ предъ Богомъ, оправдать и предъ нами самими въру и надежду, какую мы на Него возлагаемъ. Послъ своихъ страданій, смерти и погребенія, Онъ является среди своихъ учениковъ, показываетъ имъ руки и ноги свои, даже дозволяеть осязать Себя, вкушаетъ предъ пими пищу, чтобы увърить ихъ, что Онъ не духъ, не им вющій плоти и костей, не призракъ, представляющійся ихъ воображенію, но дъйствительное, живое лицо; Апостолы ясно видять и узнають

Его, говорять съ Нимъ, слушають Его; у Него тъже черты лица, тотъже голосъ, тоже твло, только прославленное. И такъ, во-истину воскресъ Христосъ; истинно и несомићино, что и мы, върующіе въ Него, воскреснемъ для ръчной жизни; потому-что Онъ Глава, а мы члены Его таинственнаго тела — Церкви. Глава возстала изъ гроба, и всв члены будуть воздвигнуты изъ праха и табнія. Предвічный Сынъ Отца небеспа го не могъ быть удержанъ во гробъ; Онъ расторгъ узы смерти и со славою вознесся на небо: теперь уже не могутъ оставаться узниками смерти и тъ, которые, чрезъ въру въ Его заслуги, слелались чадами Отца небеснаго, паследниками Божінми и сонаследниками Христовыми. Они также восторжествують надъ смертію силою Его всемогущества, и гать-Онъ, тамъ будуть и они. Эту всерадостную истину благовыствуеть самъ Спаситель, говоря ученикамъ своимъ: яко азъ живу, и вы живы будете (Іоан.14, 19), и идлже есмь азъ, и вы будете (ст. 3).

Если воскресеніе Христа Спасителя составляеть твердъйшій и непоклебимый оплоть нашей увъренности въ томъ, что и мы нъкогда воскреснемъ Его божественною силою: то вмъсть съ тъмъ наше воскресеніе должно служить незыблемымъ утвержденіемъ той истины, что Онъ искупилъ насъ и возстановиль отъ паденія во всей полноть нашего существа. Еслибы не было воскресенія мертвыхъ, то и наше искупленіе, для котораго потребовалась такая безконечно высокая цъна, не было бы полнымъ и совершеннымъ. Гръхъ, введенный въ міръ ослушаніемъ нашихъ прародителей, былъ равно губителенъ и для нашей души, и для тъла. Онъ нанесъ смерть душь, удаливъ ее отъ Бога, источника жизни и блаженства; онъ умерщвляетъ и наше тъло,

котораго смерть и разрушение, со всеми предшествующими имъ и приводящими къ нимъ трудами, болъзнями и страданіями, составляють оброчы грьха (Рим. 6, 23). И потому если Сынъ Божій возстановиль падщаго человъка, то возстановилъ его и по душъ, и по тълу. Онъ искупилъ и снасъ наши души, принесни самаго Себя въ умилостивительную жертву Богу Отцу; Онъ искупилъ и спасъ наши тъла, потому-что воскресить ихъ и воздвигнеть изъ праха могилы. Спасеніе нашихъ душъ отъ въчной смерти Онъ совершаетъ теперь, оправдывая ихъ предъ Богомъ силою своихъ заслугь и оживотворяя благодатію Святаго Духа; спасеніе же тъль отъ смерти совершить, когда воззоветь ихъ изъ гробовъ, при кончинъ міра, въ день суда. И пока не откроется эта последняя велія благочестія тайна въ деле нашего набавленія, до техъ поръ и домостроительство Божіе о нашемъ спасеніи не будетъ еще оконченнымъ; до тъхъ поръ и Сыну Божію предстоить совершать свое царственное діло укрощенія и попранія всёхъ враговъ нашего спасенія. Подобаеть бо ему царствовати, говорить Апостоль, дондеже положить вся враги подъ ногама своима: послыдній же врагь испразднится смерть (1 Кор. 15, 25. 26). Этотъ врагъ будеть истреблень въ последній день, когда Спаситель нашъ представитъ насъ Отцу своему во всей цалости нашего существа, вполить воздвигнутыхъ отъ нія, освобожденныхъ отъ узъ гріха, избавленныхъ отъ смерти и тавнія, возстановленныхъ въ славъ. когда это тлиное твло, которое, по опредъленію правды Божіей, и теперь еще остается тлынымъ, хотя мы уже и возрождены духомъ, облечется въ нетльніе, и смертное сіє тёло, которое, и посл'в искупленія нашего, подвергается смерти, какъ естественному и справедливому возмездію за грѣхъ, облечется въ безсмертіє; тогда избранные Божіи, съ полнымъ торжествомъ побъдителей и съ радостію чадъ Божіихъ, водворившихся въ домѣ Отца своего, воскликнутъ: пожерта бысть смерть побъдою (1 Кор. 15, 54),—смерть души ея жизнію съ Богомъ, смерть тѣла его воскресеніемъ изъ мертвыхъ.

Но хотя воскресеніе тёла человіческаго составляеть тайну, которую мы постигаемъ только в рою и которую открыло намъ только слово Божіе; хотя мудрость человъческая никогда не могла преподать намъ эту непостижимую для нея истину въ такомъ положительномъ и ясномъ видъ, въ какомъ она излагается въ ученій христіанскомъ, и, можно даже сказать, никогда не осмѣливалась рѣшительно и съ полнымъ убѣжденіемъ утверждать, чтобы наше тело было предназначено къ другой жизни за предвлами гроба и разрушенія: однакожъ мысль о воскресеній человъка не только не заключаетъ въ себъ ничего противнаго естественному разуму, но напротивъ, такъ согласна съ его хотя тайными, но самыми глубокими и настоятельными требованіями, что онъ и ищеть и находить для себя и вкоторое подтверждение ея въ многочисленных в явленіяхь, происходящихь въ видимой природь. многія существа на изв'єстное время исчезають изъ ряда живыхъ твореній, и потомъ, сбросивъ съ себя грубую оболочку, въ которой они были заключены, являются въ новомъ, лучшемъ видъ, облекаются въ твло, болве легкое и красивое, получають цввта, болье живые и яркіе, и весело порхають въ воздухь, ръзвясь при солиечномъ свътъ. Такія измъненія, еже-

годно происходящія предъ нашими глазами въ жизни самыхъ незначительныхъ твореній, неизбіжно приводятъ насъ къ слъдующему заключенію: если Богъ совершаетъ такое чудное д'виствіе своей животворящей силы надъ насъкомымъ, ползающимъ по травъ; то не благоугодно ли Ему будеть сдёлать тоже самое и для человека, который составляеть на земль прекрасныйшее дыло рукъ Его? Что постоянно повторяется съ посъяннымъ зерномъ, которое, по словамъ Спасителя, аще падт на земли, не умреть, то едино пребываеть; аще же умреть, много плодо сотворить (Іоан. 12, 24), то самое не повторится ли и съ челов комъ, который носитъ въ себъ образъ и подобіе безсмертнаго Бога? На это естественное доказательство будущаго возрожденія нашего тела прямо указываеть Апостоль Павель, называя безумными того, кто въ умершемъ и оживающемъ зернъ не видитъ образа нашего воскресенія и осмъливается питать въ себъ сомнъние касательно этой существенной истины христіанскаго ученія (1 Кор. 15, 36).

Обращая внимательный взоръ на составъ человъческой природы, естественный разумъ никакъ не можетъ признать необходимымъ, чтобы душа человъческая, разлучаясь съ тъломъ въ минуту его смерти, должна была навсегда съ нимъ разстаться. Хотя тълесная часть существа человъческаго во всъхъ отношеніяхъ гораздо ниже безсмертной души; но она при всемъ томъ принадлежитъ къ существу человъка и, соединенная самымъ тъснымъ союзомъ съ душею, составляетъ вмъстъ съ нею одно цълое, одного человъка. Съ тъломъ соединяется безсмертная душа; въ тълъ и вмъстъ съ тъломъ она живетъ, въ тълъ мужаетъ и развивается; посредствомъ тълесныхъ органовъ передаетъ

другимъ свои мысли и желанія; посредствомъ ихъ же принимаетъ впечатавнія отъ міра внёшняго. Безъ тела наша душа не сознаетъ и не знаетъ себя,-не знаетъ, чтобы она безъ него была когда-нибудь; безъ тъла она не дъйствуетъ и знаетъ, что безъ иего никогда не дъйствовала; точно также и другіе не могутъ видъть, не могуть знать и понимать ее безъ этого естественнаго посредника между нею и видимымъ міромъ; однимъ словомъ, тело даетъ душе многоразличныя средства къ ея выраженію и даже сообщаеть ей тоть, или другой образъ дъятельности. Но еслибы, въ противность христіанскому ученію, душа человъка одна навсегда продолжала свое существование за гробомъ и навсегда лишилась этого естественнаго орудія своей дъятельности; въ такомъ случат не весь человъкъ былъ бы безсмертенъ, а только одна часть его существа. Легко понять, какъ многаго тогда не доставало бы человъку для полнаго и совершеннаго его бытія. По этому-то какъ скоро естественный разумъ доходить до твердаго убъжденія въ безсмертіи человька; то уже по самой необходимости онъ долженъ допустить, что безсмертіе составляеть удёль всего человёка, и что его душа только на время слагаетъ съ себя свою земную оболочку, въ которую нікогда, въ день, извістный только одному Богу, она опять должна будеть облечься, чтобы въ ней и съ него продолжать свое безсмертное бытіе.

Идя еще далбе путемъ естественныхъ соображеній, освъщаемыхъ свътомъ евангельскаго ученія, мы находимъ, что воскресеніе нашего тьла не только сообразио съ требовапіями разума, по и совершенно необходимо по неизмънному, святому закону правды

Божіей, который требуеть, чтобы наше тело наравив съ душою участвовало въ наказаніяхъ, или наградахъ, ожидающихъ насъ въ жизни будущей. Правда, что наша душа им ветъ всв права власти надъ твломъ, которое есть не болье, какъ ея рабъ, и потому гръхи этого раба должны быть поставлены въ вину главнымъ образомъ его господину; но съ другой стороны справедливо и то, что наше тъло, какъ оно ни подчинено душъ, не находится однакожъ въ такой зависимости отъ ней, чтобы оно могло быть совершенно свободнымъ отъ всякой отвътственности, падающей на душу. Притомъ тъло должно понести наказание даже и въ томъ случать, если оно только сочувствуетъ злу и оказываетъ готовность совершать его, и такимъ образомъ принимаеть въ немъ участіе. Посмотримъ, въ самомъ дълъ, на человъка, преданнаго гръху, и мы увидимъ, какъ онъ искажаетъ и дълаетъ орудіями гръха всъ дарованныя ему силы не только души, но и тъла. Даръ слова, дапный ему для прославленія имени Божія и для назиданія другихъ людей, онъ д'блаетъ зловоннымъ сосудомъ праздныхъ и нечистыхъ ръчей; зръніе, которое, по намъренію Творца, назначено для того, чтобы человъкъ созерцалъ дъла высочайшей премудрости, благости и всемогущества и удивлялся имъ, онъ съ похотію устремляеть на тварь; руки, которыя должны быть посвящены на молитвенное воздъяние и полезные труды, онъ дълаетъ орудіемъ неправды и хищенія; всю вообще діятельность, которою Богь наділиль человъка для его собственнаго блага и для блага его ближнихъ, онъ обращаетъ только на то, чтобы удовлетворять требованіямъ своихъ страстей и предаваться суетнымъ удовольствіямъ; все въ немъ потеряло свою

пъль, все уклонилось отъ своего предназначенія, все помрачено и предано гръховному растлінію. Ужелижь здравый разумь можеть допустить, чтобы это злоупотребленіе языка, эта похоть очесь и похоть всей плоти, чтобы вся эта нечистота, истекающая изъ поврежденія нашей чувственной природы, вся жизнь суетная и безиравственная—не получили нікогда достойнаго и праведнаго возмездія; потомучто естественныя наказанія, которыя и въ этомь мірів неизбіжно слідують за беззаковною жизнію и которыя и здісь равно падають и на душу и на тіло человіка, далеко еще не соотвітствують всей тяжести его гріховь и составляють не боліве, какъ задатокъ и предвістіе его будущихь мученій?

Въ противоположность этой жизни, растленной грвхомъ, посмотримъ на жизнь человъка праведнаго, жизнь истиннаго христіанина, какою она должна быть, по ученію слова Божія. Будучи в'вренъ своему высокому призванію, христіанинъ отвергается самаго себя и идеть всавдь за своимъ Искупителемъ; онъ представляеть уды своя оружія правды Богови (Рам. 6, 13), порабощаеть свое тіло духу, умерщвляеть плоть свою со страстьми и похотьми, сраспинается Христу (Гал. 2, 19) и спогребается ему (Рим. 6, 4). Возножно ли, чтобы его твло, которое носить на себв язвы Господи Іисуса (Гал. 6, 17) и составляеть храмь Духа святаю (1 Кор. 6, 19), которое искуплено и очищено отъ скверны гръховной страданіями и смертію Сына Божія и освящено Его благодатію, которое питается пречистымъ тъломъ и пречистою кровію Іисуса Христа, и соединено съ Нимъ такъ, что его члены суть удоле Христовы (1 Кор. 6, 15),--чтобы такое тело навсегда

было поглощено могилою и предано совершенному истленію и разрушенію? Участвуя въ страданіякъ и смерти Спасителя, ужели оно не будеть участвовать и въ Его воскресения и славь? Аще сообразни быхомь, говорить Апостоль, подобію смерти его, то и воскресенія будемь (Рим. 6, 5), и аще умрохомь со Христомь, въруемь яко и живы будемь сь нимь (тамже ст. 8). Источника безсмертія вкушая, ужели оно не предназначено къ въчной жизни?-Ядый мою плоть, и піяй мою кровь, говорить Спаситель, имать животь вычный, и азь воскрещу его вы послыдній день (Іоан. 6, 54). Выбств съ душою, подвигом в добрыма подвизалсь, ужели оно не должно, выбств съ нею же, нъкогда получить вънецт правды?-Истинно непререкаемо слово Апостола Павла, что всеми, и гръщникамъ и праведникамъ, встме явитися наме подобаеть предъ судищемъ Христовымъ, и явиться не съ одною душою, но и съ тъломъ; почему же съ тъломъ? --да пріиметь кійждо, яже сь тыломь содыла, или блага, или зла (2 Кор. 5, 10).

Такимъ образомъ и слово Божіе, и естественный разумъ, и многія явленія видимой природы, все вселяєть въ нашу душу твердую и ничамъ неотразимую увъренность въ томъ, что настанеть время, когда наше тъло, умершее и истлъвшее, оживеть, возродится и явится въ новомъ, благолъпнъйшемъ видъ.

Какъ глубоко и прекрасно, какъ отрадно и живительно для нашей души евангельское учение о воскресении нашего тъла! Сколько въ немъ отрады и утъшения для человъка, существа слабаго, подверженнаго, въ продолжение своей земной жизни, различнымъ страданиямъ и лишениямъ! Какъ возвышаетъ

нашъ духъ и какъ укръпляеть его въ подвигахъ терпънія та увъренность, что и душа наша и тело перейдуть въ другой, лучшій міръ, идпже насть бользнь, ни печаль, ни воздыжанів, но жизнь безконечная, что ни одна часть нашего существа не, уничтожится и мы воскреснемъ во всей целости нашего бытія! Когда върующій въ Сына Божія, для спасенія своей души, изнуряеть свою плоть, обуздывая и умерщвляя гръховныя ея наклонности, и когда онъ чувствуетъ, какъ это бренное тело дряхлесть и изнемогаеть подъ бременемъ трудовъ, недуговъ и страданій, съ какою отрадою онъ можетъ сказать самому себъ: эти грубые, тяжелые и немощные члены нткогда преобразятся и сдёлаются членами тёла прославленнаго, подобно тёлу воскресшаго Спасителя; это тело, оскверненное гръхомъ, которое такъ часто, противъ моего желанія, влекло меня на путь беззаконія, нікогда возродится и, обновленное, очищенное, украшенное и благолъпное, будетъ върно и охотно служить душъ, а не властвовать надъ нею, будетъ исполнять ея благія желанія, подобно Ангеламъ, исполняющимъ повельнія Божін, и, вийсти съ нею, славословить Господа! Особенно же съ какою отрадою, при видъ кончины людей, дорогихъ нашему сердцу, съ какимъ утвшениемъ, при одръ ихъ предсмертныхъ страданій, мы можемъ сказать: эти глаза, которые скоро закроются и на которыхъ уже разстилается мрачный покровъ смерти, глаза, бывшіе прежде зеркаломь, въ которыхъ ясно отражались мысли и чувствованія этой души, искупленной непорочною кровію Сыпа Божія, нікогда откроются для созерцанія лучезарнаго свъта Христова; это чело, которое уже покрывается могильною мрачностію, будеть укращено неувядающимъ вінцомъ славы; эти уста, которыя теперь уже охладавають и произносять только несвязныя слова, вновь оживятся со всею красотою и будуть возвъщать славу Искупителя; все это тёло, которое чрезъ нёсколько минутъ будеть безобразнымъ, тавющимъ трупомъ, по гласу Сына Божія, возстанеть изъ могилы прекраснымъ, чистымъ и славнымъ, какъ тело сачаго Спасителя! О, съ какою радостію люди снова тогда увидятся! Они соединятся навсегда, узнають одинь другаго, поймуть другъ друга, полюбятъ любовію чистою, неизмінною и никогда неохладъвающею, будуть вивств блаженствовать и радоваться радостію нескончаемою. Какое во всемъ этомъ сладостное утъщение для души христіанской! И воть первый урокъ, который Апостолы въ своихъ посланіяхъ извлекають изъ ученія о воскресеніи нашего тіла, и который въособенности Апостолъ Павелъ преподаеть в рующимъ. Такъ, напомнивъ Оессалоникійцамъ 0 второмъ пришествіи Спасителя и о всеобщемъ воскресеніи, онъ заключаетъ свое наставление такими словами: тъмже утышайте друго друга во словести симо (1 Сол. 4, 18).

Далве, — это учение сколько утвиштельно для сердца, столькоже благотворно для нашего правственнаго
преуспвания; потому что оно служить для нась однимь изь сильныйшихь побуждений хранить себя оть
грыха и освящать и свою душу, и тыло. Можемь ли
мы, вь самомь дыль, питать сладостную надежду на
воскресение изъ мертвыхь, и въ тоже время не очищать себя от всякия скверны плоти и духа, творяще
святыню въ стрась Божи (2 Кор. 7, 1)? Въра въ
будущую жизнь необходимо должна сопровождаться

достойнымъ приготовленіемъ къ этой жизни. Кто искренно и глубоко убъжденъ въ безспертіи своей души и въ будущемъ воскресении своего тела, тотъ дорожить своею душой, дорожить и теломь, делая изъ него жертву живу, святу, благоугодну Богови (Рим. 12, 1), прославляя Бога и въ теле и въ душе (Кор. 6, 12) и устрояя изъ всего себя храмь духовень (Петр. 2, 5); тотъ смотрить на землю, какъ на мъсто странствованія, и, не останавливаясь на распутіяхъ міра, не прилітиляясь ни къ чему земному, спітино и бодро идетъ въ сграну обътованія и свои взоры и мысли и чувства устремляеть къ небесному отечеству. Чтобы воскреснуть теломъ для вечнаго блаженства и славы на небесахъ, мы должны на землъ воскреснуть душою для жизни святой и богоугодной; чтобы жить со Христомъ, мы должны съ Нимъ умереть и воскреснуть. Аще убо воскреснусте со Христомь, говорить Апостоль Павель, вышнихь ищить, идъже есть Христось, одесную Бога съдя: горняя мудретвуйте, а не земная (Кол. 3, 1 2). Поэтому мы необходимо должны отвергнуть вее, что только составляеть въ насъ человека плотскаго, все земное, все, что мы оставимъ на землъ; потомучто никакая суетная привязанность, никакая страсть, никакая нечистота не можетъ оставаться въ тъл возрожденномъ и прославленномъ, и мы не должны думать, что мы можемъ отсюда перенести съ собою на небо что-нибудь такое, что въ нащей жизни, въ нашихъ дъйствіяхь и въ самыхь тайныхь расположеніяхь обязаны, по ученію слова Божія, раснять и умертвить. Такимъ образомъ освящение души и тъла-вотъ что должно быть неизбежнымъ следствіемъ нашей надежды на воскресеніе, если мы, по словать Апостола, вымы, яко аще гемная наша храмина тыла рагорится, созданіе оть Бога имамы, храмину нерукотворену, вычну на небеспхъ. Ибо о семъ воздыхаемъ, въ жилище наше небесное облещися желающе,... да пожерто будеть мертвенное животомъ (2 Кор. 5, 1. 2. 4).

Но если для върующаго учение о воскресения такъ утъшительно и благотворно, то для человъка, преданнаго міру, оно безотрадно и ужасно. И онъ также долженъ воскреснуть; потому-что слово Божіе возвъщаетъ воскресение не только праведнымъ, но и гръщинкамъ, не только върующимъ, по и невърнымъ; вси сущін во гробькь услышать глась Сына Божія, и изыдуть сотворшін благая вь воскрешеніе живота, а сотворшій злая въ воекрешенів суда. Так. обр. люди беззаконные воскреснуть не для оправданія и жизни, а для осужденія и въчной смерти, не для лицезрьнія Бога, источника жизни и блаженства, а для удаленія отъ Него на нескончаемые віки, для достойнаго наказанія и по душт и по телу за свою преданность міру, невфріе и непокорность закону Божію. для низверженія во тьму кромьшнюю, гдъ плачь и скрежеть зубомь (Мато. 25, 30). Думаемъ ли мы объ этомъ? Понимаемъ ли, что значить отчуждение отъ Бога, нескончаемое мучение безъ мальйшей отрады, безъ всякой надежды, безъ всякаго облегченія?... Почему же мы не оставляемъ земныхъ идоловъ, не отказываемся отъ суетности, не прекращаемъ нашей возмутительной вражды къ Богу и не хотимъ повергнуться предъ Спасителемъ, чтобы получить отъ Него толикое спасение (Евр. 2, 3)? Почему не обращаемся къ Нему теперь, когда еще есть

средство избавиться отъ страшной участи осужденныхъ, когда на краю той ужасной бездны, о которой одна мысль повергаетъ насъ въ трепетъ, Богъ изрекаетъ намъ слова милости и прощенія, простираетъ къ намъ свою десницу и предлагаетъ вмёсто смерти жизнь вёчную, вмёсто осужденія помилованіе, вмёсто ада небо,—предлагаетъ всё дары своего неизреченнаго милосердія и непостижимой любви, запечатлённой кровію Единороднаго Сына своего?

Востани, спяй, и воскресни от мертвыхъ. освятить тя Христось (Ефес. 5, 14). Возбуди въ себѣ живую вѣру въ ту благую и спасительную вѣсть, которая всемъ искупленнымъ смертію Сына Божія даровала жизнь витсто смерти и плачъ ихъ преложила на радость. Въруя и уповая, - въруя въ побъдительную силу Искупителя, поправшаго враговъ нашего спасенія, — уповая на богатство Его благодати, открыв шей намъ врата въчной жизни, ты безтрепетно взирать на могилу, ежечасно готовую раскрыться, чтобы заключить тебя въ своихъ нъдрахъ, и, на краю ея съ твердостію духа, съ радостію сердца, съ любовію и благодарностію къ нашему милосердому Спасителю, воскликнешь: пожерта бысть смерть побъдою: идь ти, смерте, жало? Гдь ти, аде, побъда? же благодареніе, давшему намь побыду Господемь нашимь Іисусь Христомь (1 Кор. 15, 54-55. 57)!

## НЪСКОЛЬКО СЛОВЪ О НЕВЪРІИ НАШИХЪ ДНЕЙ.

Аще знаменій и чудесь не видите, не имате впровати (Гоан. 4, 48).

Если смотръть вокругъ себя на то, какъ истины св. Въры нашей подвергаются все большимъ и большимъ искаженіямъ, какъ один сомпіваются въ божественномъ Откровенія, другіе гласно даже отвергаютъ его; если взглянуть на то, какъ ядъ пев врія пропинаеть во всё слои общества, распространяясь дальше и дальше, то невольно можеть придти на мысль: не лучше ли было бы если бы всеблагій Богь еще и теперь, какъ нъкогда при первомъ насаждении Церкви, противодъйствоваль этому невърію чудотвореніями? Какъ оживилась бы въра во многихъ охладъвшихъ къ ней душахъ, если бы люди снова увидъли чудеса и знаменія, сопровождавшія апостольскую ділтельность первыхъ провозвъстниковъ Евангелія, - исцъленіе бользней, воскресение мертвыхъ и т. дал.! Почему же Господь не действуеть ныне видимыми дарами своего животворящаго Духа, не смотря на ежедневно усиливающееся невъріе? На этотъ вопросъ, который можеть возникнуть въ душахъ многихъ, мы отвътимъ, говоря, что чудеса для невърующихъ настоящаго времени ни пеобходимы, ни даже полезны.

1. Въ св. Церкви нашей чудеса собственно никогда не прекращались и донынъ не прекращаются; мы и нынъ встръчаемъ около себя чудесное исцълепіе неизлечимыхъ бользией чрезъ чудотвориыя пконы (\*), нетленіе св. мощей и другіе видимые дары жественной благодати; но эти дары сделались уже давно гораздо болъе ръдкими, чъмъ во времена первобытной Церкви, когда Христіанству нужно было путемъ чудесъ доставить входъ въ очерствелыя сердца Іудеевъ и язычниковъ. Пока святая въра наша была, подобно нежному растенію, только что пасажденному и не укоренившемуся, -- еще Господь обильно орошалъ ее благодатными водами видимыхъ чудесъ, подобно заботливому садовнику, который часто поливаетъ молодое, еще не окръннее деревцо, прекращаеть это поливаніе, коль скоро дерево, укръпившись, въ немъ болве не пуждается. Такъ точно и чудеса нып'в сделались редкими, не будучи более необходимыми для насажденія Віры, такъ какъ истины евангельскія провозв'єщены уже во всемъ мір'є и Христіанство прочно укоренилось на землів.

Но какъ? Не представится ли томъ не менъе многимъ, что видимые дары Св. Духа и теперь необходимы, для противодъйствія усиливающемуся невърію, для возвращенія во лоно Церкви заблудшихъ овецъ и для утвержденія слабыхъ въ въръ? Если теперь такая значительная часть людей, даже изъ именующихъ себя христіанами, шествуетъ въ глубокомъ мракъ ересей и заблужденій; то не нужно ли Госпо-

<sup>(\*)</sup> Смотр. напр. Дух. Бесёда, 1859 г. № 2, стр. 60 «пов'єствованіе о чудесномъ исцівленія одной купеческой жены предъ чудотворною яконою Святителя Христова Николая».

ду вновь возбудить чудодейственную силу Церкви своей во всемъ ея блескв, дабы заблудшіе, увидывъ свъть сей, снова возвратились къ познанію истины? Нътъ, скажемъ, нътъ въ этомъ никакой необходимости; итть нужды ни въ какихъ новыхъ чудесахъ для невърующіе и неправовърующіе нашихъ того, чтобы дней могли убъдиться въ божественной истинности Христіанства вообще и въ частности св. православной нашей Церкви; они, и безъ видимыхъ даровъ Св. Духа, могуть найти вполнъ достаточныя доказательства на то, что св. Въра наша есть Откровеніе Божіе и св. Церковь наша учреждение божественное. Мало того, -- нътъ даже недостатка и въ чудесахъ, истинная Ввра и Церковь окружены ими; лишь бы только невърующие открыли очи ума и сердца своего, они увидвли бы благодатныя двйствія, которыя не могуть быть объясимены путемъ естественнымъ, и которыя потому гласно предъ всемъ светомъ могуть засвидетельствовать истинность нашей Вфры.

Въ самомъ дѣлѣ св. Вѣра наша сама есть чудо или видимый даръ Св. Духа какъ по своему распространенію, такъ и по своему существованію въ теченіе болье 18-ти вѣковъ, такъ наконецъ по вліянію своему на человѣчество. Кому не извѣстна, по крайней мѣрѣ въ общихъ чертахъ, исторія перваго распространенія Христіанства! Какъ двѣнадцать неученыхъ рыбарей изъ презрѣннѣйшей области презрѣнной Палестины вышли ко всѣмъ народамъ, какъ они проповѣдывали Вѣру, тайны которой столько же непостижимы для человѣческаго разума, сколько заповѣди ея противны похоти испорченнаго сердца, и какъ при всемъ томъ тысячи и тысячи изъ Іудеевъ и язычниковъ принимали эту Вѣру; какъ число обращенныхъ,

не смотря на тягчайшія гоненія, постоянно возрастало, пока наконець, спустя не болье трехь стольтій, 
мірь изъ языческаго сдылался христіанскимь! Такь 
совершилось введеніе Христіанства, и кто можеть объяснить это явленіе естественнымь образомь, кто не 
увидить въ немь чуда, кто, взвысивь всю обстоятельства, не воскликнеть: от Господа бысть сіе, и есть 
дивно во очестьх наших» (Пс. 117, 23). Не человыческій умь, и не земныя средства, но одна Премудрость и сила Божія могли доставить такой Выры 
входь въ сердца людей. Воть невырующіе, воть вамь 
чудо неопровержимое, слыдствія котораго еще и теперь предъ вами!

Укажу вамъ и другое чудо: посмотрите на пра-Церковь, утрежденную Господомъ для сохраненія и сообщенія людямъ Его ученія и животворящей благодати. Самъ Основатель ея сказаль, что врата адова, конечно, будутъ бороться съ нею, и никогда ея не одольють (Мато. 16, 18); и воть длинный бол ве 18-ти в в ковъ показываетъ намъ, какъ это двойное пророчество исполняется. Ни одно изъ дёлъ Божінхъ не выносило такой непрерывной, упорной и многообразной войны съ адомъ, какъ св. православная наша Церковь; силою и хитростію, преслідованіемъ ея членовъ. отнятіемъ у нихъ имущества, ересями и расколами, язвительными насмъшками невърія и хитросплетенными возраженіями ложно направленныхъ наукъ, -- всеми средствами адъ успливался смутить и уничтожить нашу Церковь; онъ пробуждаль противъ Православія нашего и страсти челов'вческія,гордость, чувственность, корысть и властолюбіе. Часто адъ уже думалъ достигать своей ціли, часто казалось уже, что Церковь должна уступить неистовству многочисленных и сильных враговъ своихъ. Что же мы между тёмъ видимъ? Подпала ли православная Церковь ударамъ своихъ враговъ? Нѣтъ, чѣмъ настоятельные была пужда, тѣмъ ближе всегда была помощь Божія; чѣмъ сильные Церковъ была угнетаема, тѣмъ выше поднималась она въ новомъ блескы и съ новыми силами; она устояла во всыхъ опасностяхъ, вышла побыдительницею изъ борьбы, пережила многихъ враговъ своихъ,—врата адова не одолыли ея. Это ли не чудо? Это ли не видимый и для всякаго очевидный даръ св. Духа? Кто не узнаетъ въ сохраненіи православной Церкви даръ премудрости и разума Божія? И такъ, вотъ второе чудо, стоящее предъ очами всыхъ и громко свидытельствующее о божественности нашей Вѣры, св. православной нашей Церкви.

И такихъ чудесъ въ свидетельство божественной истинности нашей Въры можно бы привести нъсколько; мы ограничимся еще только указаніемъ то правственное преобразование человъческого рода, которое произведено св. нашею Вфрою. Какое чудо можеть сравниться съ тъмъ, что эта Въра привела нравственное погруженный въ глубочайшее міръ къ познанію своихъ грфховъ, къ покаянію, исправленію и къ дотоль невыдомой чистоть нравовь? Если нынв напримвръ какому-либо пастырю Церкви удается обратить ожесточеннаго грѣшника или безстыднаго вольнодумца, то всякій удивляется и готовъ называть это чудомъ; даже міръ не ръшается приписать такое дело слабымъ силамъ частнаго человека. Но если такимъ образомъ даже обращение частнаго, заблудшаго христіанина кажется намъ чудеснымъ; то что же сказать о томъ, когда целый міръ идолопоклонниковъ обращается къ Христіанству и изъ безиравственных, жестоковыйных, лживых и гордых лаычниковь деластся—смиренными, целомудренными, кроткими, миролюбивыми и правдивыми христіанами! Какую истинно божественную силу должна иметь Вера, производящая подобныя преобразованія!

Да, невврующій! эту чудотворную силу Христіанства ты и самъ можень испытывать на себъ; ты можешь собственнымъ опытомъ убъдиться въ томъ, имветь ли это ученіе значеніе божественной истипы или простаго человъческаго ученія. Рышись только, хоть на время, добросовъстно следовать христіанскимъ предписаніямъ, и въ точности устроить жизнь свою по его заповъдямъ, -- и ты увидишь Bora ли это ученіе, или нътъ. Христосъ самъ указалъ на исполнение своихъ заповъдей, какъ на пробный камень для познанія божественности Его ученія. Онъ говорить: Аще кто хощеть волю его (Отца Моего) творити, разумъеть о ученіи, кое оти Вога есть, или аж от себе глаголю (Ioan. 7, 17), т. е. наждый, кто върно следуетъ моему ученію, убедится въ его божественности. Пусть теперь всякій невірунашего времени скажеть намъ, делалъ ли онъ подобное испытаніе, следоваль ли онъ въ точности когда-либо ученію Христову? Нетъ, наверно можсказать, что никто изъ невърующихъ и вольнодунцевъ этого не делалъ, и даже не попытался делать, находя подобное испытаніе для себя нымъ. Но какъ же они после этого дерзають отрицать божественность этой Въры, или для убъжденія евоего требовать чудесъ, говоря: аще знаменій и чудесь не видимъ, не имамы въровати! Много другихъ доназательствъ имъютъ они предъ очами, нътъ даже недостатка и въ чудесахъ, накъ мы сейчасъ поназали; а потому не нужно имъ и не заслуживають они никакихъ другихъ чудесъ. Для просвъщенія невърующихъ, -- для язычниковъ, -- Господь ДО милосердію своему творилъ чудеса; ибо они шествовали во тымъ невърія не столько по собственной винъ, сколько потому, что они родились въ языческомъ мірѣ и воспитаны были въ идолопоклонствъ. Напротивъ вольнодумцы и невърующіе большею частію отпали отъ Въры по собственному гибельному произволу и намъренио закрываютъ очи свои, дабы не видъть свидътельствъ, ясно выражающихъ истинность св. Въры нашей; поэтому Богъ для обращенія ихъ не употребляеть никакихъ повыхъ чудесъ. Но мало того,-пе будучи необходимы въ настоящее время, чудеса были бы нын'в для невърующихъ даже безполезны и педъйственны.

2. У многочислениых с, встръчающихся между христіанами, вольподумцевъ и невърующихъ причина невърія большею частію скрывается не въ головъ, а въ сердцъ, -- не въ умъ, а въ воль; они отрицаютъ христіанскія истины не столько потому, какъ они говорять, что умъ ихъ не можеть постигнуть эти истины, сколько напротивъ потому, что развращениая воля ихъ желаетъ, чтобъ эти истины не были истинами въ томъ видъ, въ какомъ онъ открыты Богомъ и исповедуются Его св. Церковію. Мы имбемъ здесь въ виду особенно тв страшныя истины, которыя не могуть не колебать даже величайщаго грышника, если онъ только не совершенно уже ожесточенъ, и не могуть не производить въ немъ спасительнаго страха, И такъ, какъ же поступить тому, кто хочетъ гращить безъ страха, безъ угрызеній совъсти и безъ сердечнаго трепета? Если онъ въ состояніи довести себя до сомивнія въ техъ истинахъ, которыя касаются загробной жизни, въчнаго осужденія гръшниковъ и странипыхъ адскихъ мученій; то онъ этимъ сдівлаетъ шагъ, который навёрно заглушить въ немъ голосъ совёсти и пепріятное для него чувство страха. Этимъ путемъ большинство неверующихъ доходить до жалкаго своего состоянія; они, какъ говорить Апостоль, отринули благую совъсть, и тыть оть въры отпадоша (1 Тим. 1, 19). Сколько между ними найдется которые прежде плыняли разумь свой вы послушаніє вири (2 Кор. 10, 5), и пекогда не сомиевались въ томъ, что открыто Богомъ и преподано св. Церковью; по долго ли питали они въ себъ эту Въру? До тъхъ лишь поръ, пока опи еще оставались послушными заповедямъ Божівмъ. Коль же скоро они начали сбрасывать съ себя благое иго Христово, коль скоро они вкусили отъ ядовитыхъ плодовъ гибельной свободы и прикоснулись устами къ чашъ гръха и беззаконія,они восхотъли вмъстъ съ тъмъ простираться дальше по избранному ими пути безъ страха наказаній и внутренцихъ угрызеній. Но для этого имъ нужно было прежде всего подвергнуть сомнинію и затимъ совершенно отвергнуть то, что можетъ сдёлать грёховныя наслажденія страшными страхомъ відныхъ наказаній; и воть начинають они говорить о вычности какъ о чемъ-то слишкомъ отдаленномъ или невъдомомъ, чтобы изъ-за нея безпокоиться или ограничить страсти; «никто не возвращался изъ загробной жизни и не давалъ намъ объ ней никакихъ положительныхъ свъденій», -- говорять они, стараясь заглушить въ себь последніе остатки веры. Таковы мысли и речи этихъ невърующихь; они сначала хотять сами видъть, чтобы за темъ уже веровать; почти необходимо, чтобъ Богъ самъ для каждаго изъ нихъ подтвердилъ свое

Откровеніе особымъ, видимымъ чудомъ. Нѣтъ нужды говорить о томъ, какъ преступно подобное требованіе; но можно даже прямо сказать, что эти люди и тогда не увѣровали бы, когда Богъ дѣйствительно совершилъ бы какое-либо чудо предъ очами ихъ. Не нашла ли бы воля, ожесточенная произвольнымъ невъріемъ, достаточно поводовъ къ тому, чтобъ и въ этомъ случаѣ противиться, отрицать дѣйствительность совершившагося чуда и доказательную его силу?

Еще во время земной жизни нашего Спасителя мы видимъ примъры подобнаго ослъпленія и ожесточенія. Сколько несомивнных чудесь совершаль Господь предъ очами всёхъ! Онъ даровалъ слёпымъ зрѣніе, глухимъ слухъ, нѣмымъ даръ слова; Онъ возвращаль больнымъ здравіе и мертвымъ жизнь. Между тъмъ увъровали ли въ Него книжники и фарисеи? Нътъ; Учителю, говорили они, хощемь от тебе знаменіе видьти (Мато. 12, 38). Какъ? Знаменія, чудеса хотите вы видъть? Идите же только и посмотрите на больныхъ, исцеленныхъ Іисусомъ; идите и спросите прокаженныхъ, мгновенно очищенныхъ Имъ; идите въ домъ Іаира и взгляните на дочь его, воскрешенную Інсусомъ изъ мертвыхъ. Ужели вамъ мало этихъ чудесь, чтобъ уверовать въ великаго Чудотворца? Да, эти чудеса не убъдили ихъ, они требовали отъ Господа знаменія ст небесе (Марк. 8, 11), не дов'тряя дъйствительности всъхъ прочихъ чудесъ Господнихъ. Но когда затыть при крестной смерти Спасителя потребованное ими знаменіе съ небесе дъйствительно явилось въ видь 'чрезвычайнаго солпечнаго затывнія и глубокаго мрака среди дня; то увъровали ли они? Нътъ,и это знамение съ небесе, равно какъ последовавшее за нимъ величайшее изъ всъхъ чудесъ — воскресеніе

Господне, остались тщетными и безплодными для ожесточенных въ невъріи своемъ книжниковъ и фарисеевъ.

Кому не извъстно повъствование о евангельскомъ. богачь и быдномь Лазарь? Богачь, находясь уже среди адскихъ мученій, обратился очами къ той блаженной обители, гдъ бъдный Лазарь почилъ Авраамовомъ. Онъ знаетъ, что для него самаго нътъ болће надежды на искупленіе; но онъ вспомнилъ, что иять братьевъ его на землв еще продолжають вести туже разсвянную жизнь, которая была ственной его погибели. Онъ не хочетъ имъть ихъ соучастниками своихъ мученій и потому проситъ Авраама обратить ихъ на путь спасенія. Онъ думаетъ, что чудесное явленіе мертвеца привело бы ихъ къ лучшему образу жизни. Пошли, взываетъ онъ, блаженнаго Лазаря къ нимъ, чтобы онъ увъщевалъ ихъ и далъ имъ знать, что происходитъ здёсь, за гробомъ; тогда они навърно покаются и избъгнуть тъхъ мученій, которымъ я безвозвратно подвергся. Но что на это отвъчаетъ Авраамъ? Не имуть выры (Лук. 16, 31); имуть Моисеа и пророки; если они не върують въ законъ, данный Богомъ чрезъ Моисея, если они не внимали увъщаніямъ Пророковъ, то они, безъ сомнънія, не увтрують и тогда, когда бы даже мертвый воскресъ и явился имъ. Если они среди ожесточенія своего дерзаютъ отвергать божественное Откровеніе, запечатльное столь многочисленными знаменіями и чудесами; то они найдутъ поводъ и жъ тому, чтобы отвергнуть подобное явленіе. Они скажуть: «это призракъ, дъйствіе разгоряченнаго воображенія и обманъ глазъ». И если бы они даже устрашились на нѣсколько времени, то этотъ страхъ однако кончился

бы съ концомъ совершившагося предъ очами ихъ чу-да. Не имуто въры.

Такъ точно было бы и нынъ. Люди, дерзающіе отвергнуть слово Божіе и св. истины божественнаго нашего ученія, потому что эти истины не согласуются съ злыми страстями ихъ, -- такъ глубоко уже погрязли въ пагубномъ невъріи, что они способны отрицать и то, что они видять своими очами или слышать своими ушами, если это послёднее несогласно съ ихъ несчастнымъ настроеніемъ. Еслибъ Богъ, для обращенія ихъ, д'биствительно совершилъ чудо; то возгорълись ли бы въ нихъ въра въ учение Христа Спасителя и намърение исполнять Его заповъди? Не думаю; чудеса были бы для нихъ также безполезны, какъ для техъ, которые въ Египте видели чудеса Моисея, и однако не позволяли Израильтянамъ отправиться въ путь, -- также безполезны, какъ для тъхъ, которые во времена земной жизни Спасителя не только видели чудеса Его безъ въры, но даже назвали ихъ дъломъ веельзевула, князя бъсовскаго, -- также безполезны, какъ нъкогда для ожесточенныхъ жителей Содома, которые видъли ясныя предзнаменованія близкаго суда Божія, и однако не обращали на нихъ вниманія. Уже Господь решиль погубить городъ Содомлянь; некоторые изъ нихъ, зятья праведнаго Лота, могли бы избёгнуть общей погибели; они слышали слово Господне: Господь погубляеть градь сей (Быт. 19, 14); они знали о совершившемся предъ дверями Лотова дома чудъ, о пораженіи сліпотою буйных Содомлянь; Лоть предлагалъ имъ выдти съ нимъ изъ осужденнаго на погибель города: но они осмъяли его, считали предсказанія его безумствомъ и угрозы его несбыточными; они не върили ему, и увъровали уже тогда, когда они увидъли падающій на Содомъ жупель и огнь отъ Господа съ небеси и когда уже спасеніе было для нихъ невозможно.

Увы, чтобы и наши нев врующіе не были приведены къ Въръ подобнымъ, но еще болье ужаснымъ образомъ, тогда т. е., когда адскій огонь обойметь ихъ, -- тогъ огонь, въ которомъ они начнутъ въровать вийсти съ падшими духами, но для того лишь, чтобы этою вынужденною в рою еще увеличилось ихъ отчаяніе, вычный плачь и трепеть ихъ. И быси вырують (ибо они видять и чувствують то, во что върують), но вмъсть трепещуть (Іак. 2, 19). Они върують, что Богъ есть Господь правосудный, который безъ лицезрѣнія отвергаетъ грѣшника отъ лица своего такъ, какъ Онъ отринуль оть Себя ихъ, принадлежавшихъ нъкогда къ разряду высшихъ его тварей. Они върують, что Богь есть Господь вычно неизмыпный, который навсегда отвергаетъ и осуждаетъ нераскаянныхъ гръшниковъ, для которыхъ послъ смерти уже нътъ более места покаянію. Они верують, что Богь непреложенъ во всёхъ судахъ своихъ, и что Онъ на всю в филость закрываетъ врата адова за осужденными людьми и падшими ангелами. Вотъ во что върують бъсы,трепещуть; эта въра есть для нихъ не побуждение къ покаянію, но пеисчерпаемый источникъ самаго ужаснаго отчаянія, самаго страшнаго богохульства и въчно продолжающагося трепета. Бъсы върують, ибо опи видять и чувствують то, во что върують, - и трепещутъ. Вы же, нев рующіе, не хотите в рить безъ знаменій и чудесъ; остерегитесь, чтобы не пришлось вамъ увъровать уже тамъ, гдъ вы увидите страшное чудо праведнаго суда и наказанія Божія, ибо тогда віра ваша будетъ безплодна, и трепетъ вашъ безконеченъ.

## канонъ (\*)

преподобнымъ и богоноснымъ отцемъ нашимъ антонію и ободосію кієвопечерскимъ.

твореніе димитріа митрополита ростовскаго на моденіе устюжанина поанна ободорова протодьяконова 1704 года.

## Тропарь, гласъ 3:

. Двоицу начальныхъ россійскихъ свѣтилъ почтимъ: Антонія Богомъ посланнаго, и Өеодосія Богомъ даро-

29

<sup>(\*)</sup> Этотъ кановъ приславъ въ реданцію Хр. Чтенія при слівдующемъ отношевім вологодскаго епархіальнаго Комитета для цермовно-историческаго и статистическаго описанія вологодской епархін:

<sup>«</sup>Препровождая при семъ кановъ преподобнымъ Антовію и Осодосію, кісвопечерскимъ чудотворцамъ, твореніе св. Димитрія митрополита ростовскаго, вологодскій спархіальный Комитетъ имветъ честь маъяснить сльдующее: это промаведеніе знаменитаго святителя и витіи нашей Церкви досель было ненавьстно нашимъ ученымъ маыскателямъ древностей русскихъ; въ Словаръ историческомъ интрополита Евгенія о писателяхъ духовнаго чина, при исчисленіи твореній святителя Димитрія, объ немъ не упоминается. Подлинникъ его, писанный уставомъ, хранится какъ редкость при великоустюжской градской вознесенской церкви, въ которую овъ посланъ самимъ святителемъ Димитріємъ по следующему случаю. При означенной вознесенской церкви, холодный, каменный, отдельнымъ здавіємъ построенный храмъ имветъ престолъ во имя Антонія и Осодосія кісвопечерскихъ. Строителемъ этого храма въ началь 18 стольтія быль богатый граж-

ваннаго, тіи бо первіи, равноангельнымъ въ Россіи житіемъ просіявше отъ горъ кіевскихъ, освѣтиша отечествія нашего вся концы, и путь къ небеси правый многимъ показаша, и, первоотцы инокомъ бывше, лики спасаемыхъ Богови приведоша, и нынѣ, предстояще въвышнихъ немерцаемому Божества свѣту, молятся о дущахъ нашихъ.

Богородиченъ по гласу. Канонъ, гласъ 8: Пъснь 1. Ирмосъ: Воду прошедъ:

Воды мірскаго мятежа, аки Мочсей съ Аарономъ чермное море, преподобный Антоній съ Өеодосіємъ блаженнымъ немокрейно преидоста и, безъ вреда при-

Членъ епархіальнаго церковно-историко-статистическаго Комитета: Спасокаменскій Архимандрить Діонисій.

Ученый Секретарь Николай Суворовъ.

данивъ г. Устюга и прихожанивъ вознесенской церкви, Иванъ Оедоровъ Протодьяконовъ. Окончивъ въ 1703 году строеніе храма, благочестивый строитель просилъ святителя Димитрія ростовскаго написать особый канонъ преподобнымъ Антонію и Оеодосію кіевопечерскимъ въ новосозданномъ храмѣ, ихъ имени посвященномъ. Вслѣдствіе этого прошенія и былъ приславъ въ Устюгъ св. Димитріемъ означенный канонъ, — нарочно ли тогда составленный, или заранъе сочиненный, неизвъство».

<sup>«</sup>Такъ какъ всякое произведене знаменитых», а тѣмъ болѣе благодатію Божіею явно ознаменованныхъ писателей достойно всянаго вниманія и сохраненія въ потомстві: то въ видахъ сего сохраненія, вологодскій епархіальный Комитеть, съ соизволенія Его Преосвященства преосвященный комитеть, съ соизволенія Его Преосвященства преосвященный канонъ въ редакцію Христіанскаго, препровождая означенный канонъ въ редакцію Христіанскаго Чтенія, имфеть цълію поміжценіе его на страницахъ сего изданія, если это признано будеть вужнымъ, полеанымъ и достойнымъ памяти великаго святителя».

етанища небеснаго достигше, радостно возгласиста: избавителю и Богу нашему поимъ.

Волнами житейскими влаяйся азъ окаянный и, да непогрязну фараонитски въ глубинт золъ, бояся, къ вамъ вопію, о отцы преподобніи: избавителю и Богу нашему о мит помолитеся. Слава:

Водами слезъ твоихъ фараона мысленнаго потопилъ еси, Антоніе; во умерщвленномъ же тълеси, аки въ тумпанъ, побъдная воспълъ еси, Өеодосіе; оба же о насъ моленіе избавителю и Богу нашему принесите. И нынь:

Воды страстей моихъ изсуши, рождшая незаходимое солнце Христа, и на сухъ путь безстрастія настави мя, добрая путеводительнице, да благодарственная избавителю Богу нашему, и Тебъ, воспою во въки.

## Пѣснь 3. Ирмосъ: Небеснаго круга:

Небесное житіе въ пещерахъ земныхъ показасте, отцы преподобніи, оутверждающеся же въ любви Божіей, желаемаго горняго края достигосте, и зрѣти сподобистеся единаго Человъколюбца.

На небесный кругь востекль еси, святе Антоніе; къ небеснымъ обителемъ преставился еси, преподобне Оеодосіе: тамо оба мольбу о насъ грѣшныхъ принесите къ единому Человѣколюбиу. Слава:

Небесных благь лишився азъ окаянный, къ вамъ притекаю, о небесній граждане: да не въ конецъ отчуждень буду части спасаемых оумолите о мнѣ единаго Челов вколюбца. И нымь:

Небесъ пространнъйшая Богородительнице, Невмъстимаго вмъстившая въ пречистыхъ ложеснахъ твоихъ, сподоби мя гръшнаго получити мъсто въ селеніяхъ праведныхъ и съ тъми наслаждатися лицезрънія единаго рожденнаго отъ Тебе Человъколюбца.

#### Съдаленъ, гласъ 2:

Моленіе твое теплое, Антоніе преблаженне, огнь съ небеси сведе, на мѣсто, идѣже нынѣ основася богородична церковь; твоя же прилѣжная мольба, богоносе Феодосіе, на тоже мѣсто благодать Божію образомъ дуги отъ ветхія церкви преведе; оба бысте чудотворцы, оба велиціи Того угодники, оба тепліи къ Богу молебники (\*): и нынѣ молитвами вашими попалите хврастіе грѣховъ нашихъ, и благодати Божіей пріобщите ны, и отъ бѣдъ избавляйте насъ, вскорѣ предстательствующе.

Слава и ныню: Моленіе теплое:

Пъсвь 4. Ирмосъ:

Услышахъ, Господи:

Услышахъ гласъ Господень въ Авон в, къ игумену глаголющь: посли ми Антонія въ Россію, яко тамо его требую, и пріиде Антоній въ новопросвъщенную страну повельніемъ Господа своего, и прослави Того Божество.

Услышавъ Осодосій гласъ Христа, во евангеліи глаголюща: грядите по Мнѣ и возмите иго мое на себе, абіе вся яко оуметы вмѣнивъ, во слѣдъ его пойде и прослави Того Божество. Слава:

Услышавше равноангельное двою тою отцу въ пещерахъ пребываніе, мнози стекошася къ нима подражати постническихъ подвиговъ и, образомъ добро-

<sup>(\*)</sup> Должно переставить слова такъ: «оба теплін къ Богу нолебники, оба велиціи Того угодинки».



дѣтельнаго ею житія наставлшеся оугождати Богу, прославиша Того Божество. И нынъ:

Услыши, Владычице, стенаніе и мольбы христоименитыхъ людей, призри на озлобленіе и горесть оут'єсняемыхъ отвсюду, виждь слезы и рыданія сущихъ въ б'єдахъ и скорбехъ, и оумилосердися на рабы твоя, да Тя Богородицу прославляемъ.

## Пъснь 5. Ирмосъ: Просвъти насъ:

Просвътишася, яко небеса двъма свътилами, горы кіевскія двома начальнъйшими отцы преподобными: Антоніемъ аки солнцемъ, Оеодосіемъ аки луною, и свътъ святыни чхъ во тмъ пещерной свътяшеся, и тма не объятъ ихъ; людіе же, на свътъ добрыхъ дълъ ею взирающе, прославляху Отца небеснаго.

Просвътися вся Россіа лучами чудесь ваю, сынове немерцающаго свъта, отцы преподобніи, аще и подъ спудомъ пещернымъ скрыстеся: творимая бо вами богоугожденія въ тайнѣ показа та Богъ явѣ, и прослави прославляющихъ Его. Слава:

Просвъщаетеся нынъ, аки солнце, во царствіи небесномъ, о богоблаженніи: просвътите омраченную мою душу и на свътлую заповъдей Божіихъ стезю наставите мя. *И пынъ*:

Просвъти лице твое на рабы твоя, Христе свъте истинный, и, отгнавъ тму прегръшеній нашихъ, свъта присносущнаго общники сотвори ны, ради рождшія Тя и преподобныхъ твоихъ, Человъколюбче.

# Пѣснь 6. Ирмосъ:

## Молитву пролію:

Молитву изліялъ еси ко Господу, преподобне Антоніе, да будеть по всей земли роса, на м'єст'є же имъвшея быти церкве суша: и паки по всей земли суша, на мъстъ же святъмъ роса, и услышанъ былъ еси вскоръ; молю, и о мнъ помолися, да влаги моя изсушитъ страстныя, изсохшее же сердце мое росою благодати да ороситъ и отъ тли да возведетъ мя Богъ мой.

Молитвами твонми, преподобне Феодосіе, обитель твоя во оскудівніяхъ наполнящеся земныхъ благь: душів моей скудной, не вмущей добрыхъ діль, исходатайствуй спасительная благая, и оть тли да возведеть мя Богъ мой. Слава:

Молитвами преподобныхъ твоихъ угодниковъ, Антоніа и Өеодосія печерскихъ, изліявшихъ предъ Тобою сердца своя и молящихся къ Тебъ о всемъ міръ выну, отъ тли, Боже мой, возведи мя. И нынь:

Молитву мою по Господъ Бозъ къ Тебъ, госпоже Богородице, проливаю, и возвъщаю моя душевныя нечали; яко злыми монии дълы въ погибель влекошый есмь, и не исправляюся; гръховнымъ оружіемъ уязвляемый есмь, и не чувствую; китъ преисподняго ада пожрети ия хощетъ, и не бъжу отъ него: обаче къ твоему милосердію вопію: отъ тли, Владычице моя, возведи мя.

## Кондакъ, гласъ 2:

Твердыя столиы благочестія, недвижимая иноческих законоположеній основанія и необоримыя стіны россійскія восхвалимъ: Антоніа, возлюблшаго Бога, и Өеодосіа, возлюбленна Богомъ; труды бо онъхъ и постническія подвиги пріять паче всякаго всеплодія единъ во святыхъ Прославляемый.

#### Икосъ:

Кое похваление принесемъ двоицъ великихъ угод-

никовъ Божіихъ: Антонію, обрѣтшему благодать предъ Господемъ, Өеодосію, сподоблиемуся благодати отъ Господа, обѣма же послужившима богоблагодатнь пречистой Дѣвѣ? Яко же бо древле два Херувими славы бяху стояще у кіота завѣта; сице кіоту одушевленному, Божіей Матери, сіи два отцы преподобній предстояста выну, хваляще воплощшагося отъ Нея Бога, и нынѣ предстоятъ съ Херувими престолу неприступныя славы, аможе предста царица одесную, крилами же непрестанныхъ своихъ моленій осѣняютъ Россію, и умилостивляемый ими бываетъ съ Богородицею Христосъ Богъ, единъ во святыхъ прославляемый.

#### Пъснь 7. Ирмосъ:

## Отъ Іуден дошедше отроцы:

Отъ горы Авонскія блаженный Антоній въ Россію пришедъ и, да будеть на итсть семъ святыя горы благословеніе, рекъ, пояще: отецъ нашихъ Боже, благословенъ еси.

Отъ дому родителню преподобный Осодосій къ Ісрусалиму тещи желая, на горы кісвскія прінде, и сотвори я своєю святынею, яко Сіона; трудами же своима распространивъ обитель, яко Ісрусалима, пояте: отепъ нашихъ Боже благословенъ еси. Слава:

Отъ мірскихъ любосластныхъ страстей, аки отъ вавилонскаго пламени, неопални соблюдшеся отцы святія, нынъ въ Церкви торжествующихъ съ радостію вопіютъ: Единый въ Троицы Боже отецъ нашихъ, благословенъ еси. И нынь:

Отъ Христа Бога посылахуся на проповъдь два два, аможе самъ идти котяше; пречистая же Дъва Богородица, котящи сама новопросвъщенныя люди

россійскія посьтити и сотворити Себь посредь ихъ селеніе, посла въ Россію, аки апостольскую двонцу, сія два избранныя рабы своя, Антоніа и Өеодосіа, поющыя: воплощенный отъ Дъвы Христе Боже, со Отцемъ и Духомъ, благословенъ еси.

## Пъснь 8. Ирмосъ:

## Царя небеснаго:

Паря небеснаго въ ангельскомъ чину прославити хотя, пещеру житіемъ твоимъ равноангельнымъ содълалъ еси, аки небо, Антоніе святе, и, земныхъ ангеловъ ликъ собравъ, глаголалъ еси къ нимъ: Егоже поютъ на небеси вои ангельстіи, того мы на земли хвалимъ и превозносимъ выну.

Царю небесному ввоинитися хотя, жельзомъ прековался еси, аки воинскимъ поясомъ препоясуяся, Оеодосіе терпъливодушне, и подвизался еси, яко добръ воинъ Іисусъ Христовъ, дондеже, міра и плоть одольвъ, врага діавола побъдилъ еси, торжественно хваля и превознося укръпшаго тя Господа. Слава:

Царю небесному съ вои ангельскими нынѣ на небеси предстояще, не забудите насъ притекающихъ къ вамъ, о отцы преблаженніи, да и мы сподобимся съ вами въ будущей жизни хвалити и превозносити Христа во вѣки. И нынъ:

Царя небеснаго рождшая Богоневъсто Владычице, сподоби ны части праведныхъ, да съ ними купно восхвалимъ рождшагося отъ Тебе Владыку и прославимъ во въки.

## Пъснь 9. Ирмосъ:

## Воистинну Богородицу:

Воистинну мертвы показастеся мірови, прежде погребенія въ пещеры нѣдра земная, аки во гробъ, всел-

шеся, но Богови живы бъсте, богомысленными вашими умы къ небеси паряще и со безплотными лики Того, и купно Рождшую Его, величающе.

Воистинну житіе ваше ангельско бысть; во плоти бо суще, нерадисте о плоти, но, аки плѣнника, ту умерщвленьми смиривше, покористе духови, и безплотныхъ подражасте, неусыпно Господа и госпожу Богородицу величающе. Слава:

Воистинну наслѣдницы царствія небеснаго сотвористеся, земная наслѣдія презрѣвше, и, отчуждившеся суетнаго міра, присвоистеся Богови и, разрѣшшеся союзовъ плоти, со Христомъ нынѣ жительствуете, со безплотными лики Тому и препепорочнѣй Того Матери предстояще и о насъ молящеся. И нынъ:

Воистинну Тобою человъческій родъ получи спасеніе, о пренепорочная Дъво Мэріе; Ты бо соединила еси съ человъкомъ Бога, въ пречистой твоей утробь воплотивши неизреченное Отчее Слово. Ты и насъ гръшныхъ, удалившихся отъ Господа, паки къ Господу приближи, и примири, и присоедини Ему, да со безплотными лики, купно и съ тъми, иже во плоти ангельски пожища, и Тебе и родшагося отъ Тебе Христа Владыку, величаемъ во въки.

Достойно есть:

# УСПЪХИ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ РУССКОЙ ВЪ ПВРІОДЪ МОНГОЛЬСКІЙ.

(СТАТЬЯ ПРЕОСВЯЩЕННАГО МАКАРІЯ, ВПИСКОПА КАРЬКОВСКАГО И АКТЫРСКАГО).

Не один бъдствія и скорби испытывала Церковь русская въ тяжкій періодъ монгольскій, -- она виділа тогда и много милостей Божінхъ, много радостныхъ событій. Къ числу такихъ событій принадлежали: явленіе великихъ святителей, каковы-св Петръ, св. Алексій, св. Кипріанъ, св. Фотій; явленіе великихъ подвижниковъ-преп. Сергія Радонежскаго, преп. Кирилла Бълоезерскаго, преп. Димитрія Прилуцкаго и подобныхъ; явленіе благочестивыхъ князей, ревинтелей и защитниковъ Въры-св. Александра Невскаго, Іоанна Даниловича Калиты, Димитрія Донскаго и другихъ Къчислу такихъ же событій надобно отнести и тогдашије успахи нашей Церкви въ дала распространенія евангельской проповіди. Успіхи эти тъмъ болъе были радостны, что они касались на Востокъ самихъ поработителей нашихъ-Монголовъ, на Западъ-другихъ нашихъ сильныхъ и упорныхъ враговъ-Литовцевъ, наконецъ на Съверъ-дикихъ жителей Перми, которые хотя издавна платили дань Новгороду, а потомъ Москвъ, но смотръли непріязненно на русское владычество и не питали къ Русскимъ никакого сочувствія.

T.

Монголы, въ началъ своего владычества надъ Россіею, были еще язычниками и отличались въротерпимостію; потому что основнымъ цравиломъ ихъ жизни служила Аса или «книга запретовъ», содержавшая въ себв узаконенія великаго Чинкгисхана и строго предписывазшая эту въротернимость и одинаковое уваженіе ко всьмъ религіямъ. Преемники Чинкгиса, при своемъ вступленіи на престолъ, давали клятву въ точности следовать Ясь, подъ опасеніемъ, въ противномъ случав, лишиться престола. И очень естественно, если они вездъ, гдъ ни господствовали, покровительствовали всемъ религіямъ, дозволяли каждому изъ своихъ подданныхъ и покоренныхъ народовъ держаться своей въры и свободно отправлять свое богослужение, сами даже соблюдали обряды и присутствовали при священнодъйствіяхъ христіанъ разныхъ исповъданій, магометанъ, буддистовъ и другихъ язычниковъ ('). Въ частности о Гаюкъ, первомъ императоръ Монголовъ, послъ покоренія ими нашего отечества, извъстно, что онъ имълъ при себъ христіанскихъ священнослужителей и давалъ имъ содержанје, и что предъ большимъ шатромъ его всегда стояла христіанская

<sup>(1)</sup> Все это обстоятельно раскрыто у г. Григорьева: «о достовървости ханскихъ ярлыковъ», стр. 33—50. Плано-Карпини, бывшій у Монголовъ въ 1246 г., также свидътельствуетъ: «они не принуждаютъ нивого къ отступленію отъ своей въры или закона» (Собр. путешествій къ Татарамъ, стр. 87, мадан. Языков. С. П. Б. 1825).



часовня, въ которой они свободно звонили къ часамъ и совершали службы по обрядамъ греческой Церкви. Точно также и о Мангу-ханъ (1251—1259) повъствують, что онъ «при дверяхъ главнаго дворца своего имълъ церковь, гдъ священники христіанскіе отиравляли свое богослуженіе безъ всякой помъхи» (3). Неудивительно, если, покоривъ себъ и Русскихъ, ханы монгольскіе не только не стъсняли ихъ въры, напротивъ охраняли ее и въ своихъ ярлыкахъ русскому духовенству, данныхъ въ защиту его правъ, выражались, что «кто будетъ хулить въру Русскихъ, или ругаться надъ нею, тотъ ни чъмъ не извинится, а умретъ злою смертію» (3).

Одно только, по видимому, противоръчило этой в фротерпимости, --- именно то, что ханы заставляли н фкоторыхъ русскихъ князей, когда последніе являлись исполнять обряды монгольской в фры-прокъ нимъ. ходить чрезъ огонь и покланяться кусту и солнцу. Но, по своимъ понятіямъ о въротерпимости, ханы не могли считать этого стфсненіемъ для чьей-либо вфры. Какъ сами они, держась въры своего народа, въ тоже время оказывали уважение и прочимъ върамъ, присутствовали иногда при богослужении христіанскомъ и даже цѣловали Евангеліе; такъ могли думать, что и русскіе князья, ни мало не отрекаясь отъ своей въры, могутъ выразить уважение къ въръ, содержимой ханомъ, чрезъ выполнение ея обрядовъ, --- хотя, по понятіямъ христіанскимъ, поклоненіе ложнымъ богамъ

<sup>(3)</sup> О Гаюкъ—*Плано*—*Карпини* въ Собр. путеш. къ Татар. стр 41—43. О Мангу—Ханъ—*Стеф. Орпеліан*я въ Memoires sur l'Armenie Севъ Мартева, vol. II, p. 135.

<sup>(5)</sup> Григорьев. о достов. ханси. ярлык. стр. 125.

есть уже изміна Богу истинному, и христіанинь долженъ скорфе потерпъть смерть за въру свою, нежели выполнить обряды богослуженія языческаго, какъ и поступили черниговскій князь Михаиль и бояринь его Өеодоръ, справедливо причисленные Церковію къ лику св. мучениковъ (1). Упоминаетъ еще исторія объ одномъ отступникѣ отъ христіанской Вѣры—Даманѣ, житель путивльскомъ, который и отсъкъ въ Ордъ голову князю черниговскому Михаилу; но Даманъ могъ измѣнить православію и принять вѣру Монголовъ, не по принужденію, а добровольно по какимъ-либо расчетамъ (\*). Что же касается до раззоренія и разграбленія церквей и монастырей, до поруганія всякой святыни, до жестокостей и звірства противъ христіанъ, какимъ предавались Монголы въ военное время и при наказаніи провинившихся князей и цізлых областей; то все это оправдывалось ихъ понятіями о войнь, было согласно съ законами Чинкгискана и ни мало не противор вчило ихъ в вротерпимости въ мирное время.

Со временъ хана Узбека (1313 г.) господствующею религіею Монголовъ сдѣлалась магометанская, хотя она извѣстна была между ними и прежде, и даже одинъ изъ хановъ—Берге (съ 1257 г.) былъ магометаниномъ. Но ханы не переставали держаться въ

<sup>(4)</sup> Напримъръ, преемникъ Мангу—хана, Хубилай, по свидътельству Марка Паоло (кв. II, гл. 11), призывалъ христіанъ къ себъ въ ихъ большіе праздники и съ благоговъніемъ ціловалъ Евангеліе, приказавъ прежде окадить его. О св. мученикъ Миханлъ Черниговскомъ и его болринъ Өеодоръ — въ П. Собр. р. лът. I, 201; II, 181. 185 и др.

<sup>(\*)</sup> П. Собр. р. авт. II, 181, V, 185.

своихъ дъйствіяхъ древнихъ узаконеній Чинктиса и обычаевъ своихъ предковъ, а нотому не измѣняли своей въротерпимости по отношению къ подвластнымъ ихъ народамъ (\*): Берге дозволилъ Русскимъ открыть євою христіанскую епархію въ самой его столиць и свободно отправлять свое богослужение. Узбекъ не возбраниль родной сестрв своей Кончакв сделаться христіанкою, чтобы выдти въ замужество за московскаго князя Георгія Даниловича, и вообще покровительствовалъ христіанамъ и христіанской Вірв. Преемникъ Узбековъ Джанибекъ, по случаю тяжкой бользни жены своей Тайдулы, даже обращался къ нашему святителю Алексію, прося его молитвъ объ исцъленіи болящей. Ярлыки ханскіе, по прежнему, продолжали получать наши іерархи (1). Сохранилось извъстіе, будто въ 1327 г. близкій родственникъ Узбека Щелканъ, пришедши посломъ въ Тверь со множествомъ Татаръ, началъ совершать здесь разныя насилія и намбревался умертвить тверскаго князя Александра, чтобы състь на его престоль, а другихъ татарскихъ князей посадить въ другихъ городахъ и обращать русскихъ къ магометанской (бесерменской) въръ, за что и подвергся нападенію со стороны Александра, и погибъ лютою смертію (в). Но точно ли

<sup>(6)</sup> Ник. лът. III, 108; Карамя. IV. примъч. 218; Абулгази Hist. Mongolorum et Tartar., ed. Casani 1828, р. 97—98. Въ послъдней книгъ о хавъ Узбекъ сказано, что овъ «обратилъ къ исламу народъ свой и землю свою.... и правилъ по закону отцевъ и дъловъ своихъ».

<sup>(7)</sup> П. Собр. р. дът. I, 204; Няк. дът. III, 108. 112. 179. 208; Ст. на. 1, 454. О содъйствія Узбека распространенію Христіанства—
Raynaldi Annales Ecclesiast. ad ann. 1338, n. 74. 75.

<sup>(\*)</sup> Ц. Собр. р. авт. III, 74; IV, 80. 51. 185; Ник. III, 1.7.

Щелканъ имъть наиврение совращать Русскихъ? Не придумано ли оно у насъ съ целію сильне возбудить народъ противъ притеснителя и его злыхъ замысловъ? . Во всикомъ случав намврение это только и осталось нам'вреніемъ. Равнымъ образомъ въ Слов'в о житін Димитрія Іоанновича Донскаго замічено о Мамать, будто онъ, собираясь на Россію войною, говориль: «возму землю русскую, и церкви христіанскія разорю, и въру ихъ на свою преложу и велю имъ покланяться своему Магомету» (°). Но и этому нам'вренію, какъ изв'єстно, если оно существовало, не суждено было исполниться. Единственный приміръ обращенія Русскихъ къ исламизму, еще во дни хана Берге, -- обращенія произвольнаго, а вовсе не по принужденію, — представляеть собою монахъ-преступникъ Изосима, человъкъ совершенно нетрезвой и позорной жизни, который, сдблавшись магометаниномъ и пользуясь покровительствомъ канскаго посла Кутлубія, своего единовърца, позволялъ себъ въ Ярославлъ досаждать Христіанамъ и ругаться св. кресту и св. церквамъ, но вскоръ былъ убитъ взволновавщимися жителями и отданъ на спъденіе псамъ и вранамъ (1262 r.) (10).

При такой въротерпимости Монголовъ, въ особенности монгольскихъ хановъ, какъ во время ихъ язычества, такъ и по принятіи ими исламизма, неудивительно, если Русскіе, не смотря на всю тяжесть монгольскаго ига, осмъливались возвъщать св. Въру Храстову своимъ ноработителямъ и иногда имълн у-

<sup>(°)</sup> П. Собр. р. авт. IV, 350,

<sup>(10)</sup> Tamme 1, 204; V, 190; VI, 163.

сибхъ, а неръдко и сами Монголы приходили въ Россію и просили себъ крещенія.

Римскіе послы, бывшіе у Монголовъ въ 1246 в 1253 годахъ, видъли при дворъ монгольскихъ императоровъ Русскихъ духовныхъ и Русскихъ проповъдниковъ въ Монголіи (11). Но о последствіяхъ ихъ проничего неизвъстно. Съ открытія епархіи въ самомъ Сараћ (1261 г.), св. Въра уже несомнънно пріобратала себа посладователей между Татарами. Сарскій епископъ Өеогность въ своихъ вопросахъ, предложенныхъ на константинопольскомъ Соборъ (1301 г.), ясно упоминаеть о Татарахъ, изъявлявшихъ желаніе креститься, и выражаеть мысль, что это случалось иногда въ такихъ мъстахъ, гдъ нельзя было найти воды для погруженія крещаемаго (12). Отсюда можемъ заключать, что въ составъ сарайской епархіи входили не одни Русскіе и Греки, проживавшіе въ ханской столицъ, но и Монголы, принимавшіе св. Въру и жившіе въ другихъ мъстахъ этой епархіи. Въ частности извъстно нѣсколько случаевъ обращенія къ Христіанству лицъ даже изъ ханскихъ и княжескихъ фамилій, равно какъ ханскихъ вельможъ, мурзъ и другихъ Монголовъ.

Первый и самый трогательный примѣръ обращенія къ св. Вѣрѣ изъ лицъ ханскихъ фамилій представляетъ собою св. Петръ, царевичь ордынскій (15). Онъ

<sup>(11)</sup> Плано-Карпини—Собран. путеш. къ Татарамъ, 41—43. 134—135; Рубрукенсъ—Voyage p. 48. 76, изд. Бержерона.

<sup>·(12)</sup> Вотъ слова Өеогноста: «приходящимъ отъ Татаръ и хотящимъ креститися, и не будетъ велика сосуда, въ чемъ погружатися ему, или въ ръкъ, или въ озеръ, токмо погрузить какъ бы»? Карамз. IV. примъч. 181.

<sup>(15)</sup> Списки житія его въ Сборн. новгор. соф. библ. № 503, д. 333 и Сборн, моей библ. № 8.

быль родный племянникъ хана Берки или Берге (1257-1266), и постоянно находился при немъ. Однажды, когда къ хану прибылъ (14) ходатайствовать о своей епархіи ростовскій епископъ Кириллъ и, по желанію его, разсказываль о просв'ященіи Ростова св. Леонтіемъ, о чудесахъ, совершающихся отъ мощей его, и выбств предлагаль разныя христіанскія поученія, этотъ строкъ или юноша, слышавшій всв слова святителя, глубоко умилился душою и прослезился. И началь онъ, уединяясь въ поле, размышлять о суетности боговъ монгольскихъ и искать Бога истиннаго (18). Когда вскоръ за тъмъ Кириллъ снова пріъхалъ въ Орду, по приглашенію Берки для уврачеванія сына его, котораго, действительно, и изцелиль своими молитвами; тогда племянникъ хановъ ръшился тайно убъжать отъ своей матери (отепъ его прежде умеръ) и отъ своихъ родныхъ, и вибстб съ Кирилломъ прибылъ въ Ростовъ. Здёсь благоление соборнаго храма, стройность христіанскаго богослуженія еще болъе воспламенили царевича, и онъ немедленно просиль себь крещенія у епископа. Но владыка, опасаясь, чтобы бъжавшаго юношу не стали отыскивать, совътовалъ ему подождать, и чрезъ нѣсколько времени крестилъ его, назвавъ именемъ Петра (16). По смерти

<sup>(14)</sup> Годъ прибытія не показанъ въ означенныхъ спискахъ.

<sup>(18) «</sup>Нъкто отрокъ, сынъ брата царева унъ сый, предстоя предъ царемъ всегда, слыша поученія святаго владыки Кирилла, и умилися душею и прослезися, и изходя на поле единъ, и размышляя въ себъ, како въруютъ цари наши солнцу и мъсяцу и звъздамъ и огневи, и кто се есть истинный Богъ» (Сборн моей библ. № 8).

<sup>(16) «</sup>Владыка же почте его, и повель ждати; бъ бо размышляя о исканіи отрока, и по маль времени царю Беркь умершу, а ордь мятущуся, а исканья отроку не бысть, и крести отрока свя-

Кирилла (1261 г.) царевичъ Петръ, съ благословенія новаго ростовскаго епископа Игнатія, создалъ церковь и монастырь, во имя св. Апостоловъ Петра и Павла, при озерѣ Неро, вступилъ въ бракъ съ дочерью одного ордынскаго вельможи, жившаго въ Ростовѣ, имѣлъ дѣтей и скончался въ глубокой старости гораздо послѣ епископа Игнатія (ум. 1288 г.), угодивъ Богу своею добродѣтельною жизнію. Тѣло св. царевича упокоилось въ созданной имъ обители (").

Въ послъдстви времени приняли св. Въру: а) князь Беклемишъ, сынъ князя Бахмета, пришедшаго въ 1298 году изъ Большой Орды въ Мещеру, овладъвшаго ею и сдълавшагося родоначальникомъ квязей Мещерскихъ. Беклемишъ крестился въ Мещеръ со множествомъ другихъ Татаръ, получилъ имя Михаила и построилъ церковь во имя преображенія Господня; б) царевичъ Берка, который прівхалъ въ 1301 г. изъ Большой Орды къ князю Іоанну Даниловичу Калитъ и принялъ крещеніе въ Москвъ отъ митрополита Петра съ именемъ Іоанникія, родоначальникъ Аничковыхъ; в) царевичъ Аредичъ, неизвъстно въ какомъ году крестив-

тый владыка, и нарече имя ему Петръ, и во учени Господни пребываше въ церкви у владыки, и преставися святый владыка Кириллъ» (тамже). Тутъ допущена ошибка, будто Берге умеръ прежде епископа ростовскаго Кирилла, тогда какъ последний скончался въ 1261 г., а первый въ 1266 г. (Ник. лът. III, 41.45).

<sup>(17) «</sup>Князь же поя ему отъ велькожа; вельможъ невъсту, бъша бо тогда въ Ростовъ ордынскій вельможа; вдадыка же вънча Петра и устрои ему церковь во имя св. Апостолъ» (Сборн. моей библ.

№ 8). «И мирна лъта инога живша, преставися Петръ въ глубопъй
старости, ко Господу отыде, егоже возлюби, и положища его у св.
Апостолъ Петра и Павла у его спалища» (тамже). Въ этомъ спискъ
не сказано, чтобы Петръ постригся предъ кончилою въ монашество.

тыйся, — родоначальникъ Белеутовыхъ; г) князь Четъ, пришедшій изъ Орды въ 1330 г. къ великому князю Іоанну Даниловичу Калить и названный въ крещеніи Захаріемъ, родоначальникъ Сабуровыхъ и Годуновыхъ; д) царевичъ Серкизъ, вытхавшій изъ Большой Орды къ великому князю Димитрію Донскому и крестившійся вмъстъ съ сыномъ своимъ Андреемъ, — родоначальникъ Старковыхъ; е) внукъ царя Мамая, князь Олекса, который прибылъ къ вел. князю литовскому Витовту (1392—1430), принялъ крещеніе въ Кіевъ, вмъстъ съ сыномъ своимъ Иваномъ, отъ самого митрополита названъ Александромъ и сдълался родоначальникомъ князей Глинскихъ. Кромъ того извъстны подъ христіанскими именами два сына хана Кульпы, убитые вмъстъ съ нимъ въ 1358 году (11).

Дочери ханскія и княжескія принимали христіанство по случаю вступленія въ брачные союзы съ нашими князьями. Такова была дочь хана Менгу-Темира, вышедшая за ярославскаго князя Өеодора, когда онъ быль уже и смоленскимъ (съ 1279 г.). Не смотря на то, что, по требованію князя, и сама невъста и родители ея изъявляли полное согласіе, чтобы она крестилась, признано было однакожъ необходимымъ испросить разръшеніе и благословеніе на бракъ у цареградскаго патріарха. И когда епископъ сарскій Өеогностъ,

<sup>(18)</sup> О Беклемишъ—см. Родослова. квиг., нацеч. въ Временникъ Моск. Истор. Общ. Х., 73; также Росс. родослова. Сборн. кв. Долго-рукова кв. IV, пр. 17. О Беркъ и Аредичъ — Ник. лът. VII, 314. О Четъ, Серкизъ и Олексъ — Родосл. книг. во Временвикъ Х., 93. 84. 123. 137. 162. 193, 236. О сынахъ Кульпы, изъ которыхъ одинъ назывался Михаиломъ, а другой — Иваномъ, — Ник. лът. III, 212; Карамз. IV, примъч. 391.

ходившій (въ 1279 г.) пословь оть Мангу-Темира и нашего митрополита къ императору и патріарху, возвратился съ благопріятнымъ отвітомъ; невіста приняла св. крещение съ именемъ Анны, сделалась супругою-Өеодора, а чрезъ несколько леть жизни виесте съ мужемъ своимъ въ Ордъ при домъ родительскомъ, переселившись въ Ярославъ, построила здъсь церковь во имя Архангела Михаила и другія церкви, украсила св. икону Богоматери, часто посъщала и надъляла обитель св. Спаса, любила читать божественныя книги и вообще заботилась болье всего о жизни благочестивой (10). Точно также крестилась сестра хана Узбека, по имени Кончака, вышедшая (ок. 1317 г.) въ замужество за вел. князя московскаго Юрія Дапиловича и названная въ христіанстві Агаоіею (20). Ність сомніснія, что и супруги прочихъ нашихъ князей, женившихся въ Ордъ на тамошнихъ княжнахъ, были христіанки (11).

Изъ числа другихъ Татаръ, знатныхъ и незнатныхъ, принявшихъ въ Россіи св. вѣру, извѣстны: а) дѣдъ преп. Пафнутія Боровскаго, въ св. крещеніи Мартинъ, бывшій баскакомъ въ Боровскѣ еще во дни Батыя (\*\*); б) Буга, въ св. крещеніи Іоаннъ, бывшій

<sup>(18)</sup> Савдавий заимствованы мать житія св. Осодора Ростиславича смоленскаго, напеч. въ Степ. кв. I, 392—397. Въ спискъ этого житія, по Сбори, моей библ. № 14, л. 8, о посольствъ еп. Осогноста въ Царыградъ не говорится; но дъйствительность посольства засвидътельствована лътолисями (И. Собр. р. лът. VII, 174; Ник. лът. 68; Карамз. IV, прим. 181).

<sup>(10)</sup> Hun, abr. III, 112.

<sup>(\*1)</sup> П. Собр. р. авт. I, 228; Ник. авт. III, 37; *Каралз.* IV, примвч. 209.

<sup>(\*\*)</sup> Въ житім преп. Пафиутія, паписанновъ Вассіановъ, архіепископовъ ростовскивъ, повъствуется: «И повельнаху православія

баскакомъ въ Устюгь. Узнавъ, что жители (1262 г.) хотять его умертвить, онъ объявиль намфрение креститься и, дъйствительно крестившись, своими добродътелями вскоръ пріобръль себъ всеобщую любовь и построиль на Сокольей горъ церковь св. Іоанна Предтечи (35). в) Татаринъ Кочевъ, пришедшій къ вел. князю Димитрію Іоанновичу Донскому, въ крещеніи Онисифоръ, родоначальникъ Поливановыхъ; г) мурза, пришедшій къ тому же князю изъ Большой Орды, въ крещеній Спиридонъ, родоначальникъ Строгановыхъ; д) Олбуга, бывшій посломъ у того же князя и крестившійся, родоначальникъ Мячковыхъ; в) мурза Салахмиръ, въ крещеніи Іоаннъ, прибывшій къ рязанскому князю Олегу и женившійся на сестръ его Анастасія; ж) татаринъ Кичибей, въ крещеніи Селиванъ, прибывшій къ рязанскому князю Өеодору Ольговичу. родоначальникъ Кичибеевыхъ; 3) трое знатныхъ мурзъ-Бахтый, Хидырь и Мамать, которые крещены были (въ 1393 г.) торжественно самимъ митрополитомъ Кипріаномъ, въ присутствіи великаго князя и двора, въ ръкъ Москвъ, и названы именами св. трехъ отроковъ-Ананіи, Азаріи и Мисаила (14).

держателе благочестивымъ агарянскаго безбожія начальниковъ, аще не приступять къ благочестивъй върѣ, сихъ повелѣваху смерти предавати, отъ нихъ же единъ бѣ дѣдъ блаженнаго Нафпотіа: изволи благочестія сѣмена пріяти и, банею божественнаго крещенія породився отъ воды и Духа, Мартинъ нареченъ бысть, и тако живяше во всякомъ благочестій. Отецъ же святаго родися отъ сего Мартина благочествѣ и во святѣмъ крещеніи Іоаннъ бѣ имя тому». (Сборн. моей библ. № 100.

<sup>(&</sup>lt;sup>25</sup>) Карамз. IV, 88 и примъч. 106,

<sup>(&</sup>lt;sup>24</sup>) О Спиридонё, родонач. Строгановыхъ-Карамз. IX, 375 и примен. 651. О Бахтыв, Хидырё и Мамагё-П. Собр. р. лет. V, 244;

Могли, конечно, быть и другіе случаи обращенія Татаръ въ православной Въръ, незамъченные льтописями. Но нельзя не сознаться, что вообще число этихъ случаевъ, судя по времени, въ продолженіе котораго Татары господствовали надъ Россією, было весьма не велико. Да и обращались почти одни отдъльныя лица, и притомъ лишь тъ, которыя переселялись на жительство въ Россію.

#### Ħ.

Гораздо болбе успъховъ имъла св. Въра въ Литвъ, особенно между князьями. Со временъ Миндовга до Ягайлы большая часть литовскихъ князей исповъдывали православіе (26). Правда, нъкоторые припимали его не по убъжденію, а по какимъ-либо видамъ, и потому иногда перекрещивались въ латинство, или даже возвращались къ язычеству и дълались гонителями христіанъ. За то другіе князья были истинно преданы православной Церкви и заботились о распространеніи ея въ народъ, и въ семействахъ княжескихъ вообще господствующею върою являлась православная. Это зависъло, главнымъ образомъ, отъ брачныхъ союзовълитовскихъ князей съ нашими князьями.

Въ 1246 г. Миндовгъ, великій князь литовскій, принялъ «Въру христіанскую отъ Востока, со многими своими бояры». Это, впрочемъ, принятіе, если и признать его достовърнымъ, не было искрепнее; потому что чрезъ шесть лътъ въ 1252 г. Миндовгъ крестился



Ник. лът. IV, 198. О всъхъ прочихъ — Родослови. книг. во Временникъ X, 114. 189. 190. 199; Восток. Опис. Румянц. Муз. 492. 495.

<sup>(&</sup>lt;sup>38</sup>) См. статью: «Правосдавіє и русская народность въ Литвѣ», Хр. Чт. 1851.

въ въру латинскую, чтобы получить отъ папы титулъ литовскаго короля, а чрезъ нъсколько времени, поссорившись съ рыцарями, снова обратился къ язычеству (26). Но въ семействъ Миндовга дочь и сынъ до конца остались православными. Дочь свою, неизвъстную по имени, онъ выдаль за галицкаго князя Шварна. А сынъ Миндогва Вопшелкъ еще при жизни отда, отказавшись отъ княженія, удалился изъ Новогродка въ Галицію, приняль тамъ постряжение отъ славившагося благочестіемъ, полонинскаго игумена Григорія, и подъ руководствомъ его провелъ три года. Потомъ отправился было въ св. Гору, но, по смутнымъ обстоятельствамъ на пути, принужденный возвратиться на родину, основаль близь Новогродка на берегу Нёмана свой монастырь, въ которомъ и подвизался, не смотря на всв укоризны со стороны отца. Въ 1263 г., когда Миндовгъ съ двумя сынами своими былъ умерщвленъ княземъ Довмонтомъ и его соумышленниками, Воишелкъ, страшась такой же участи, бъжаль въ Пинскъ и ръшился занять на время отцовскій престоль, чтобы наказать своихъ семейныхъ враговъ. Спасаясь отъ его преследованій, до трехъ соть семействъ литовскихъ переселились въ Псковъ и приняли здесь св. Веру. Въ числъ ихъ находился и Довмонтъ, названный въ крещенін Тимовеемъ. Онъ єдёлался княземъ Псковитянъ и своею приверженностію къ православію и высокимъ благочестіемъ столько угодилъ Богу, что причтенъ впоследствіи Церковію къ лику святыхъ. Воишелкъ, сми-

<sup>(\*6)</sup> П. Собр. р. лът. II, 341. 342. снес. II, 188. Надобно, однакожъ, замътить, что о крещени Воншелка въ православие говоритъ только одна изъ позднихъ лътописей—Густинская.

ряя мятежную Литву, вибств съ тыть заботнися о просъвщения ем Христіанствомъ и для этого вызываль изъ Новгорода и Пскова священниковъ, знакомыхъ съ литовскимъ языкомъ. Въ 1268 г. киязь-инокъ передалъ свои владбиія зятю своему Шварну, а самъ снова облекся въ монашескія одежды и отошель въ угровецкій Даниловъ монастырь. Но спустя немного Воншелкъ быль умерщвленъ братомъ Шварна—Львомъ, а вскорб скончался и самъ Шварнъ, и власть надъ Литвою перешла къ одному изъ туземцевъ—Тройдену (27).

Тройденъ княжилъ въ Литвъ двънадцать лътъ и оставался самымъ упорнымъ и беззаконнымъ язычникомъ. Но три брата его — Сурпутій, Льсій и Свелкеній исповъдывали православную Въру христіанскую, всецьло были преданы ей и жили въ любви, кротости и смиреніи. А сынъ Тройдена Римундъ, въ православіи Лавръ или Лаврентій, принялъ даже постриженіе вмъсть съ именемъ Елисея, въ новгродскомъ лавришескомъ монастыръ, гдъ построилъ новую церковь воскросенія Господня и подвизался до самой своей кончины (\*\*).

Въ язычествъ оставался во всю свою жизнь и знаменитый Гедиминъ, истинный основатель великаго княжества литовскаго (1320—1345 г.). Но вторая и третья жены Гедимина—Ольга и Евва были Россіянки, кото-

<sup>(\*\*)</sup> П. Собр. р. лът. II, 192. 201. 204. 341. 343 — 344; III, 58; IV. 40, 180 — 183; V. 192; Narbut. Dz. st. narodu Litewsk. IV, 230. Новгородская льтопись (П. Собр. р. льт. III, 58) передаетъ въкоторыя извъстія о Воншелив весогласно съ Волынскою. Но волынскій льтописець могъ знать объ этомъ князь гораздо лучше и достовършье, какъ жившій почти на мьсть событій.

<sup>(\*\*)</sup> II. Coop. p. str. II. 204. 348, Narbut. Dz. st. narodu Litewsk. IV, 297.

рыя, безъ сомнѣнія, держались православной Вѣры (\*\*). Онъ позволяль детямъ своимъ вступать въ родственные союзы съ русскими князьями. Изъ сыновей его-Коріать назывался въ православіи Михапломъ (ум. ок. 1358 г.), Наримундъ-Глѣбомъ (30), Любартъ, въ крещеній Димитрій, князь волынскій, быль женать на дочери владиміро галицкаго князя Андрея-Агавін, а потомъ (въ 1350 г.) на дочери ростовскаго князя Константина; Явиутъ, въ крещении Іоаннъ, князь заславскій, быль женать на княжив витебской или полоцкой (51). Дочери Гедимина-одна неизвъстная по имени, была въ замужествъ за тверскимъ княземъ Димитріемъ Миханловичемъ (съ 1320 г.); другая, Августа, въ крещеніи Анастасія, за вел. княземъ московскимъ Симеономъ Іоанновичемъ (съ 1333 г.); третья, неизвъстная по имени, за Юріемъ Андреовичемъ, княземъ салицкимъ (32).

Достойнъйшій изъ всьхъ сыновъ Гедимина—Олгердъ, сдълавшійся по смерти его великимъ княземъ литовскимъ (1345—1377), былъ непостояненъ въ дѣлахъ Вѣры. Сначала, еще при жизни отца, онъ принялъ—было крещеніе «ради жены» своей Маріи, княжны витебской, и построилъ въ Витебскѣ двѣ православныя церкви—благовѣщенія ѝ свято-духовскую (22).

<sup>(99)</sup> Собр. древн. грам. и актовъ, Вильно 1843. предисл. XI; Jaroszew. Obraz Litw. II, 4; Narbut. Dz. st. nar. Lit. V, 11.

<sup>(30)</sup> Narusz. Hist. narod. Polsk. 1X, ctp. XIII, H3A. 2; Danilow. Latop. Litw. 50. 51; Il. Coop. p. 45t. III, 77.

<sup>(&</sup>lt;sup>31</sup>) П. Собр. р. авт. П. 350; Ш, 83; IV, 57; VII, 215; Карамз. IV, примъч. 267. 351.

<sup>(32)</sup> П. Собр. р. лът. VII, 204; Ник. лът. III, 125, 161; Карама. IV, примъч. 292; Собр. древн. грам., Вильно 1813 г. стр. XI; Narbut, Dz. st. nar. Lit. Т. III, Tabl. III.

<sup>(55)</sup> П. Собр. Р. авт. II, 349; Карамз. IV, примвч. 267; Danilow. Lat. Litw. i kr. Russ. 27; Stebelsk. Chron. 7.

Но, вступивъ на великокняжескій престолъ, обратился къ язычеству, можетъ быть, съ тою цвайю, чтобы болве привлечь къ себв любовь народа, и даже преследоваль христіань. По крайней мере, известень одинъ такой случай. Въ числе придворныхъ Ольгерда находились два родные брата, его любимца, Кумецъ и Нежило, въ крещеніи Іоаннъ и Антоній. Обращенные съ нъсколькими другими литовцами къ св. Въръ духовникомъ своей великой княгини, пресвитеромъ Несторомъ, они свято исполняли христіанскіе посты и не соглашались участвовать въ принесеніи жертвъ, по обряду литовскому, огню Зничу. Узнавъ объ этомъ отъ жрецовъ, Ольгердъ приказалъ обоихъ братьевъ заключить въ темницу, гдв они томились цвлый годъ. Наконецъ, одинъ изъ нихъ, Іоачнъ, подвергшись бользий, выразиль согласіе отречься отъ Христіанства. Оба брата получили свободу. Но такъ какъ младшій оставался непреклоннымъ ко всемъ убъжденіямъ жрецовъ, то его опять ввергли въ темницу. А вскоръ и Іоаннъ, мучимый совъстію, вновь объявилъ себя христіаниномъ предъ самимъ великимъ княземъ и брошенъ былъ туда же. Необычайное терпъніе, съ какимъ переносили страдальцы разныя мученія, привлекало къ ихъ темницѣ толиы народа, и многіе, внимая ихъ пропов'єди, тайно крестились. Тогда Ольгердъ предалъ узниковъ, по настоянію жрецовъ, въ ихъ волю, и оба брата, послъ страшныхъ пытокъ, были повъшены, - Антоній 14 Япваря, а Іоаннъ 24-го Апреля 1347 года. Въ числе обращенныхъ ихъ проповъдію находился одинъ родственникъ ихъ, также придворный Ольгерда, Круглецъ, въ крещеніи Евставій, который вскор'в подвергся невырази-

мымъ мученіямъ отъ своего князя, наконецъ повівшенъ 13-го Декабря. Эта троица были первые мученики въ **Литвъ за** православную Вѣру (34). Спустя Ольгердъ перемънился въ отношении къ христіанамъ и даже покровительствоваль имъ: подариль имъ землю, на которой пострадали св. Іоаннъ, Антоній и Евставій, самъ постромлъ перковь пресв. Богородицы (пречистенскую) въ Вильив, гдв уже существовали церкви Св. Троицы и св. Николая (у последней и погребены были св. мученики (38). Вовсе не препятствоваль какъ первой женъ своей Маріи, такъ и второй Іуліаніи, княжить тверской, крестить своихъ дітей и воспитывать ихъ въ св. Въръ, такъ что двінадцать сыновъ Ольгерда принадлежали вначадів къ православной Церкви (<sup>54</sup>). Пять изъ нихъ были отъ первой жены: Вингольть-Андрей, князь полоцкій; Димитрій, князь трубецкой; Коригайло-Константинъ,

<sup>(&</sup>lt;sup>54</sup>) П. Собр. р. 12т. V, 226; VII, 214; Kejalow. Miscellan. 8. 9; житіе св. мучениковъ въ Чати-Минен подъ 14 ч. Апръля; Елагин. Первые христ. мученики въ Дитвъ (Ж. М. Нар. Просв. 1843 г. № 6).

<sup>(36)</sup> Елагин. въ означен. статьв; Dantlow. Lat. Litw. i kron. Russ. 170; Карама. V, примъч. 50.

<sup>(36)</sup> О первой супругь Ольгердовой говорить Стрыйковскій, что ея стараніемъ всь ея сыны врещены были въ русскую Въру (Kronik. Polsk. XIII, 428). О второй супругь того же князя читаемъ у Меховиты, что она, будучи русскою княжною, сыновей своихъ ad mores formabat graecos, ritum graecum illis instillans (Chronol. Pol. p. 263). И литовскіе послы свидьтельствовали предъ Ядвигою: quod ad religionem Christianam attinet, Jagellonem cum caeteris fratribus, Christiana matre natum, iam inde ab ineunte aetate Christiana religione mbutum (De orig. Polon. p. 239—210). Касательно же женитьбы Ольгерда ва Юліавів, квяжнь зверской— П. Собр. р. лът. Ц, 350; 1V, 215.

князь черторижскій; Корибуть—Димитрій, князь новгород-сѣверскій; Владимірь—князь бѣльскій. Семь отъ второй жены: Ягайло—Іаковъ, вел. князь литовскій и потомъ король польскій; Скиригайло—Іоаннъ, князь троцкій; Лугвенъ—Симеонъ, князь волынскій; Зодзѣвитъ (Жигимантъ) Іоаннъ или Өеодоръ, князь подольскій; Коригайло—Константинъ, князь мстиславскій; Минигайло—Василій, князь пинскій; Свидригайло—Левъ, князь витебскій (\*\*).

Дъти Ольгерда, воспитанные въ православіи, охотно вступали въ брачные союзы съ русскими князьями. Такъ, Корибутъ былъ женатъ на дочери рязанскаго князя Александра; Лугвенъ—на дочери Димитрія Іоанновича Донскаго, Маріи; Свидригайло—на дочери князя тверскаго Ольгъ Борисовнъ. Изъ дочерей Ольгерда Агриппина находилась въ замужествъ за Борисомъ Константиновичемъ, княземъ суздальскимъ; Елепа—за Владиміромъ Андреевичемъ Храбрымъ; Марія—за какимъ-то княземъ русскимъ Давидомъ; Феодора—за Святославомъ Титовичемъ звенигородскимъ (20). Надобно замътить, что въ тоже время

<sup>(37)</sup> П Собр. р. лът. IV, 75. 77. 92. 96. 104. 187; V, 224, Stryjk. Kron. Polsk. 1845 г. 11, 57. 58. 74. 76. Naruszew. Hist. nar. Pol. IX. стр. XVII. XIX; X. 217. взд. 2, Stebel. Chronolog. 8. 12. 15. Narbut. Dz. st. narod. Lit. V, 145. 239. Имена сыновъ Ольгердовыхъ равно и то, кто изъ нихъ отъ какой матери, показываются различно (П. Собр. р. лът. IV, 72; V, 236; Ник. лът. IV, 49; Каражз. V, примъч. 50). Мы болъе держались родословныхъ книгъ (Временникъ X, 82. 83. 138. 139).

<sup>(\*\*)</sup> Ник. лът. IV, 27. 50; Карамз. V, примъч. 137; IX, примъч. 414; Собр. древн. грам. в акт., Вильно 1843, стр. XI; Danflow. Lat. Litw. i Kron. Russ. 175. 182. 183. 210. 219; Narusz. Hist. nar. Pol. IX, стр. XVI; Dlug. Hist. Pol. 600; Stebel. Chronolog. 28. 30. Narbut. Dz. st. narod. Litew. III. Tabl. III.

многіе племянники и внуки Ольгерда испов'єдывали православную В'єру и вступали въ родственныя связи съ русскими князьями (36). Подъ конецъ жизни и самъ Ольгердъ снова сдёлался православнымъ христіаниномъ. Княгиня Іуліанія, видя его—приближающагося къ смерти, горько скорб'єла о спасеніи души его, созвала своихъ сыновъ и духовника Давида, архимандрита печерскаго, и уб'єждала своего мужа обратиться къ св. В'єр'є. И Ольгердъ, д'єйствительно, принялъ крещеніе и даже облекся въ схиму, а чрезъ н'єсколько дней скончался. Т'єло его погребли въ Вильн'є въ созданной имъ церкви пресв. Богородицы. Въ крещеніи онъ названъ былъ Александромъ, въ схим'є Алексіемъ (10).

Въ 1386 г. сынъ и преемникъ Ольгердовъ, Ягайло, въ православіи Іаковъ, желая получить руку
польской королевны Ядвиги и състь на польскій престолъ, согласился принять въру римскую и распространить ее между Литовцами. Его перекрестили въ
краковскомъ костелъ Станислава, и назвали Владиславомъ. Вмъстъ съ нимъ перекрестились четыре брата
его—Скиригайло, названный Казиміромъ, Коригайло—
также Казиміромъ, Минигайло—Александромъ и Свидригайло—Болеславомъ ("). Впрочемъ, почти всъ эти
князья перемънили Въру только изъ видовъ политическихъ, а въ душъ не переставали быть тъмъ, чъмъ

<sup>(30)</sup> Дѣти Наримунда, Любарта и Коріата Гедининовичей, также дѣти Андрея, Михаила, Лигвенія Ольгердовичей (Danilow, Lat. Litw. i kron. Russ. 50. 51. 163. 210. 219. 221. 253; Родослови, книги во Временн. X, 82. 83. 138. 139).

<sup>&#</sup>x27;(40) Карамз. V, 55 и примвч. 50, изд. 6.

<sup>(41)</sup> Narbut. Dz. st. nar. Polsk. V, 383.-385.

были прежде. По крайней мере о Скиригайле известно, что когда онъ сдёлался великимъ княземъ литовскимъ, то «больше былъ расположенъ къ распространенію въры русской, нежели римской, потому что съ малолетства быль воспитанъ между Русью» (42). Равнымъ образомъ и Свидригайло «оказывалъ болье ревности къ русскому исповъданію, нежели римскому», а наконецъ снова принялъ православіе и свое прежнее имя Льва (42). Другіе же братья Ягайлы не захотъли послъдовать его примъру и остались съ своими семействами въ православіи (44). Весьма также замъчательно слъдующее обстоятельство: когда въ 1387 году Ягайло началь обращать Литовцевъ къ римской въръ, то оказалось, что цълая половина Вильны испов'ядывала православіе (48). Знакъ, что кромъ княжескихъ семействъ, оно проникло уже тогда и въ массы литовскаго народа.

Двоюродный брать Ягайлы, Витовть, занимавшій престоль литовскій съ 1392 г. по 1430, быль сначала православнымъ христіаниномъ. Онъ приняль св. крещеніе съ именемъ Адександра еще въ 1384 г., въ троцкомъ монастырѣ рождества пресв. Богородицы, и тогда же подарилъ этому монастырю разныя земли. Но чрезъ два года, вмѣстѣ съ родными братьями Ягайлы, перешелъ въ римскую вѣру и неизмѣнялъ ей

<sup>(45)</sup> Stryjk. Kron. Pol. 1845 r. II, 83.

<sup>(43)</sup> Stryjk. тамъ же 58, 177; Narbut. Dz. st. nar. Pol. V, 239; VII. 179.

<sup>(44) «</sup>Прочихъ квязей Литвы, братьевъ Ягайлы, такъ какъ они давно приняли крещеніе по греческому обряду, не могли довесть до повторенія крещенія». (Dlugosz. Hist. Pol. X. 104).

<sup>(48)</sup> II. Coop. p. abr. IV, 93; V, 242: Dantlow. Lat. Lit. i kron. Russ. 204; Narbut. Dz. st. nar. Lit. V, 403. 408; Jarosz. Obr. Lit. II, 7.

до конца жизни (16). Впрочемъ и въ правление Витовта православіе было еще довольно сильно въ литовскомъ княжествъ. Въ 1393 году легатъ папы, мессинскій епископъ Іоаннъ осматривалъ «много русскихъ церквей въ Вильнъв. Въ 1397 г. великій магистръ Конрадъ Юнвингенъ предъ всеми европейскими дворами свидътельствовалъ, что въ Литвъ незамътно успѣховъ латинства, потому что «Литовцы больше обращаются въ русскую Въру» (47). Въ 1405 г. туровскій епископъ Антоній «обращаль въ Лятвѣ и крестилъ народъ въ православную Въру», -- и здъсь-то, въроятно, заключается тайная причина, почему Витовтъ такъ настоятельно требоваль отъ митрополита Кипріана лишить Антонія епархіи и даже сана (42). Не упоминаемъ о томъ, что самъ Витовтъ двукратно былъ женатъ на русскихъ православныхъ княжнахъ, сперва на Аннъ Святославовнъ, дочери смоленскаго князя, потомъ на Маріи Андреевнъ, дочери князя стародубскаго, а дочь Витовта Анастасія Софія была за вел. княземъ московскимъ Василіемъ Димитріевичемъ (19).

Вообще православіе до того укоренилось въ Лит-

<sup>(\*6)</sup> Собр. древи. грам. и акт., Вильно 184; П. 116. Современный писатель Вигандъ говоритъ о Витовтъ: Post haec (послъ бъгства Витовта отъ рыцарей въ іюль 1384 г.) fecit se rhutenice baptizare et nominatus est Alexander (Voigt. Sesch. Preus. V, 424). Въ Новгор. льтописи также говорится: «былъ инязь Витовтъ прежде крестіанивъ, а имя ему Александръ, и отвржеся правовърныя въры и христіанства, и пріа Лядскую въру». (П. Собр. р. льт. III. 101).

<sup>(4&#</sup>x27;) Narbut. Dz. st. nar. Lit. V, 507. 591.

<sup>(46)</sup> Narbut. тамъ же IV, 87; Ник. лът. IV, 315.

<sup>(49)</sup> Stebel. Chronolog. 17. 18; Danilow. Lat. Lit. i kron. Russ. 45; Stryjk, kron. Pol. II, 155, 134. 1845; Narbut. Dz. st. nar. Lit. V, 462.

въ въ теченіе настоящаго періода, что хотя со временъ Ягайлы, принявшаго римскую въру, оно не было по-кровительствуемо здъсь правительствомъ, на-равнъ съ латинствомъ, напротивъ часто терпъло тяжкія притъсненія, однакожъ оставалось твердымъ и непоколебимымъ еще цълыя стольтія.

#### III.

Самое важное пріобрътеніе для Церкви русской совершилось тогда въ древней Біарміи или Перми, между Зырянами. Апостоломъ и просвътителемъ ихъ судилъ Господь быть св. Стефану (во). Стефанъ родился въ городъ Устюгь двинской области отъ причетника соборной церкви Симеона и жены его Маріи. Отданный родителями для наученія книжнаго, онъ «вскоръ извыче всю грамоту», такъ что не прошло еще года, а отрокъ былъ уже канонархомъ и чтецомъ соборной церкви. Въ немъ обнаружились необыкновенныя способности-общирная память, остроуміе и быстрота смысла, которыми онъ превосходилъ всвхъ своихъ сверстниковъ. Удаляясь отъ детскихъ игръ, онъ постоянно предавался трудамъ книжнымъ, научился въ своемъ родномъ городъ «всей грамотичнъй хитрости» и успълъ прочитать многія книги ветхаго и но-

<sup>(30)</sup> Главнымъ и достовървъйшимъ источникомъ свъдъній о св. Стефанѣ служитъ житіе его, написанное Епифаніемъ, который нѣсколько времени жилъ вмѣстѣ съ нимъ и находился въ близкихъ отношеніяхъ. Мы пользовались спискомъ этого житія по Сборнику нашей библіотеки № 68, л. 190—263. Извъстія лѣтописей о св. Стефанѣ кратки—11. Собр. р. лѣт. V, 249; Ник. лѣт. IV, 267; Степ. кн. I, 524. На русскомъ языкѣ шзвѣстно особое «Сказаніе о жизии и трудахъ св. Стефана, епископа пермскаго». А. М. С. П. Б. 1856 г.

ваго завъта. При такихъ занятіяхъ молодой человъкъ вскоръ созналъ всю суетность мірской жизни, и, стремясь къ высшему совершенству, рашился слалься Онъ избралъ для этого ростовскій монастырь св. Григорія Богослова, потому именно, что тамъ находилось много книгъ, и принялъ пострижение отъ • нгумена Максима, при ростовскомъ епископъ Пареенів (ок. 1365 г.) (в). Въ монастырв Стефанъ еще ревностиве и придеживе началь читать книги, стараясь всегда вполив уразумьть смысль прочитаннаго, любилъ бесъдовать съ старцами разумными, опытными, духовными, и переписываль своими руками многія священныя кинги, которыя и после него долго употреблялись въ обители (<sup>81</sup>). Постепенно возвышаясь пріобратеніи познаній, онъ въ тоже время преуспаваль и въ благочестивой жизни, такъ что своими подвигами, постомъ, мозитвою, чистотою, смиреніемъ, терпъвіемъ, незлобіемъ, послушаніемъ и любовію возбуждалъ удивленіе собратій, - и епископъ ростовскій Ар-

<sup>(61) «</sup>И еще младъ будя въ увести, отрокъ сый верстою, пострижеся в черныци, въ градъ Ростовъ у святаго Григорія Богослова въ монастыръ, нарицаемъмъ Затворъ, близъ епископън, яко книги многи бяху ту, довольны суща ему на потребу, почитанія ради, при епископъ ростовьствиъ Парееньи» (Жит. л. 161). По сниску епископовъ ростовьскихъ Парееній считается прееминкомъ Петра, который былъ рукоположенъ въ 1364 г., а въ слъдующемъ скончался отъ моровой язвы (П. Собр. р. лът. 1, 131; Ник. лът. IV, 8', и предшественникомъ Арсенія, неизвъстно когда рукоположеннаго (П. Собр. р. лът. IV, 102). Исторія россійской іерархім время рукоположенія его почему-то относитъ къ 1365 году (—1, 246, мзд. 2).

<sup>(\*2) «</sup>Добръ навыкъ святыя книги и вельми прилежаніемъ въ нихъ поучаяся» (—д. 191 об.). «И святыа книги писаше хитръ и гораздъ, и борзо, и послушьствуютъ книги его многіа, яже и до сего дви, яже своима рукама написалъ трудолюбно» (—д. 192 об.—193).

сеній удостоняв его за добродітель сана ісродіанова. Но не о собственномъ только усовершенствевания, умственномъ и нравственномъ, помышлялъ благочестивый инокъ въ ствиахъ св. обители. Въ немъ издавиа укоренилась мысль послужить и спасению ближинкъ,--ндти въ землю перискую, находившуюся неподалску оть его родины-Устюга, и просветить светомъ Евангелія дикихъ Зырянъ, пребывавшихъ во тыва идолопоклонства (15) Къ осуществленію этой-то высокой мысли онъ приготовлялся впродолжение тринадцати лътъ своей монастырской жизни. Онъ самъ научился пермскому языку, безъ соми внія, при пособій коголибо изъ Зырянъ, которые, по деламъ торговли или другимъ житейскимъ, могли приходить не только въ Устюгь, но и въ Ростовъ и даже проживать тамъ ("). Изучиль вмёсть языкь греческій и въ такомъ совершенствъ, что быль въ состояния не только читать и понимать греческія книги, а и говорить на трехъ языкахъ-перискомъ, греческомъ и русскомъ (в). Потомъ

<sup>(«</sup>В) «И добрё обдержаще и помысль, еже идти въ периьскую вемлю и учити а.... еже издавна то у вего здумано бище» (—д. 193 об.). Зырине принадлемали из чудскому или общискому иленени. Они жили тогда между рёками Печорою и Данною въ великой Перии, главнымъ городомъ или поселенемъ которой быль Усть-вымь. Впослёдствии иёкоторые изъ Зырянъ обрусёли. Нынё сохранившеся Зыряне обитаютъ въ сиежамхъ уёздахъ вологодской, периской и архангельской губерній.

<sup>(\*\*) «</sup>И изучеся самъ языку первыскому» — (л. 193). Зыраве ванимались преимущественно пушными товарами, которые доставля-лись даже въ Москву. Главный волхвъ зырянскій Панъ или Пама между прочимъ говорилъ св. Стефану: «бълки и соболи и куницы или рыси и прочаа ловля наша, отъ нихже и до васъ достигвуть нынѣ, не нашею ли ловлею и ваши князи и боляре и вельможи обогащаеми суть» (—225)?

<sup>(\*\*) «</sup>Желея же большаго разуна, яко образонь любонудрів,

составиль вновь пермскую азбуку, польвуясь отчасти буквами греческаго и славянскаго алеавита и приснособляя ихъ къ тъмъ чертамъ и ръзамъ, которые издавна употреблялись у Зырянъ въ домашнемъ быту для разныхъ замътокъ (\*\*). По няобрътеніи азбуки, перевель на пермскій языкъ нъкоторыя русскія княги, разумъется, самыя нужныя для цъли, и самъ переписалъ ихъ (\*\*). Въ тоже время онъ позаботился собрать необходимыя свъдънія о пермской вемль, о ея жите-

мзучеся и греческой грамоть, и книги греческій мзвыче, и добрь почитаще а, и присно имъяще я у себе, и бяще умъя глаголати треми языки, и такоже и грамоты три умъяще, яже есть руски, гречески и пермски» (—л. 193).

<sup>(144) «</sup>И грамоту пову перынскую сложи, и азбукы незнаемы сочини по предложенію пермьскаго языка, якоже есть требір (-1. 193). «Се есть воистинну философъ, новый то бысть Костянтинъ, нарицаемый Кирилъ философъ, иже сотворилъ грамоту словеньскую въ 30 и 8 словъ; такоже и се съсложилъ числомъ четыръ межю десатия словъ, ова убо слова по чину греческихъ писменъ, ова же по рвчи перымскаго языка» (-л. 243 об.). У Зырянъ и досель сохраняется древній обычай вести счеть своимь приходамь и расходамь на тонкихъ четвероугольныхъ плацочкахъ, посредствомъ выръзокъ прянолинейныхъ и угловатыкъ, имъ только свёдомыкъ. Съ повощію -эних ісрогинфовъ они составляють себь и излендари съ обозначе ніемъ всіхъ місяцевъ и числь года. Такая шланочка, начерченная разнообразными выръзками, называется по зырянски посъ. Св. Стефанъ и могъ воспользоваться этими чертами и ръзами при составленім зырянской азбуки (Вологод. губери. Відом. 1850 г. № 16). Начертавіе и имена зырянскихъ буквъ см. у Карама. У, прим'вч. 125. один имена-въ Опис. Румянц. Муз. стр. 513-514. Зырянская азбука, изобрътенная св. Стофаномъ, давно уже вышла изъ употребленія.

<sup>(\*7) «</sup>И книги русків на перымскій языкъ преведе и преложи, и преписа» (—л. 193). Касательно же времени втого перевода книгъ жизнеописатель заивчаеть: «яко мню отъ созданіа міру въ лівто 6863», т. е., 1375 (—л. 247 об.). Подробиве о переведенныхъ св. Стефавомъ книгахъ см. въ Словарѣ духови. писат. М. Евгенія, 11 230—256. Свес. опис. Румянц. Мув. стр. \$6.

ляхь и состанихъ народахъ, о ръкахъ и путяхъ сообщенія въ ней. И наконецъ, чувствуя себя довольно приготовленнымъ для великаго дела, отправился въ Москву испросить себ'в архинастырского благословенія. Въ Москвъ тогда не было интрополита: св. Адексій скончался (1378 г.), а новый еще не приходиль изъ Царьграда. Герасемъ, епископъ коломенскій, сначала, по повельнію нам'встника митрополичаго, архимандрита Миханла (Митяя), правившаго митрополією, рукоположилъ Стефапа въ санъ пресвитера, а потомъ, въроятно, по отшествія Митяя въ Царьградъ (въ Іюлф 1379 г.), самъ, завъдывая дълами митрополін, благословилъ Стефана на его святое дело, напутствовалъ архипастырскими благословеніями, снабдиль св. муромъ, антиминсами, частицами св. мощей и другими церковными вещами.

Призвавъ на помощь Бога и одушевленный пламенною ревностію о просвіщенім жителей Перми, св. Стефанъ съ дерзновеніемъ вступилъ въ ихъ землю и началъ возвъщать имъ слово спасенія. Одни, внимая его пропов'вди, въровали и престились; другіе не хокреститься и возбраняли это прочимъ. Первые благов встнику, бесв довали приходили КЪ часто съ нимъ и весьма его любили. Отъ последнихъ онъ терпълъ много поношеній, озлобленій, напастей. Разъ они окружили его, вооруженные, чтобы его умертвить; въ другой-обложили соломою, чтобы сжечь. Но кротость его и евангельскія убъжденія обезоруживали ослепленныхъ. Когда число веровавшихъ возрасдо значительно, св. Стефанъ построилъ для нихъ первую церковь во имя благовъщенія пресв. Богородицы, имбя въ виду ту мысль, что какъ благовъще-

ніе было началомъ спасенія для всего міра, такъ и церковь эта послужила начаткомъ спасенія нермской (\*). Церковь поставлена была на мъстъ, называвшенся Усть-вынь (при сліяній ріки Вынь съ Вычегдою), которое, какъ главное поселеніе зырянскаго народа, св. Стефанъ избралъ главнымъ поприщемъ своей апостольской ділтельности. Движимый ревностію онъ вскорв за твиъ самъ сжегь тайно знаменитвишую кумириицу Зырянъ съ находившимися въ ней идолами, и, когда невърные, подстрекаемые жренами, устремились на него съ яростію, онъ силою своего слова обратилъ многихъ изъ нихъ ко Христу. Новосозданная церковь привлекала къ себъ не только увъровавшихъ, но и невърныхъ Зырянъ, которые часто приходили къ ней, чтобы только посмотръть на благольніе и полюбоваться ея красотою и отходили съ мыслію о величія Бога христіанскаго. Упорнъйшіе изъ невърныхъ, особенно волхвы, кудесники и старцы неоднократно собирались къ Стефану и вступали съ нимъ въ торжественныя пренія о въръ, въ присутствін многочисленнаго народа; но каждый разъ были побъждаемы и посрамляемы. Вслъдствіе этого обратилось къ Христіанству еще великое множество мужей, женъ и дътей. Тогда Стефанъ началъ учить ихъ пермской грамать, имъ изобрътенной, и книгамъ - Часослову, Осмогласнику, Псалтыри и другимъ, переведеннымъ прежде. И обучившихся, судя по ихъ успъхамъ, однихъ предназначалъ во священники, другихъ

<sup>(52) «</sup>Да якоже Благовъщевіе начальный есть праздникъ праздникомъ и спасенію вашему начатокъ, и въчнъй тайнъ явленье, такоже и церкви перымскія начатокъ спасенью перымская земля и въръ Христовъ явленье» (—л. 206 об.).

въ діаконы, третьихъ въ чтецы. Училъ ихъ переписывать книги, а самъ переводиль другія съ русскаго ялыка на нермскій (\*). Радуясь успѣху предпріятія и видя, какъ ежедневно умножалось стадо Христово, св. благовѣстникъ построилъ еще церковь въ Усть— Вымѣ, а равно и другія церкви въ разныхъ мѣстахъ по рѣкамъ и по погостамъ, гдѣ жили Зыряне (\*). Сооруженіе церквей сопровождалось повсюду сокрущепіемъ идоловъ. Св. Стефанъ самъ съ учениками свомми, днемъ и ночью, при народѣ и безъ народа обходилъ лѣса, погосты, распутія, входилъ въ домы жителей и, гдѣ только ни отыскивалъ кумиры и кумирницы, все это разрушалъ и предавалъ огию (\*). Рав-

<sup>(\*\*) «</sup>Тогда восхотыша креститися еже некрещеніи Пермяне, щ събращася из нему людие мнози, народъ мужи и жены и дати.... В научи ихъ грамоть ихъ перьмьстьй, юже бъ доголь новосложиль, но и всъмъ имь новокрещенымъ мужемъ и уношамъ и отрокомъ младымъ и малымъ дътищемъ заповъда учити грамоту, часословець явъ, и осмогласныкъ и пъсии цяря Давида, но и вся прочая книги, учащихся грамоть: елиции отъ няхъ извыкоща ордилиъ книгайъ и язътьхъ разбираще, овыхъ въ попы поставля, овыхъ же въ діаковы, другіа же въ полъяконы, четци же и пъвци пътье имъ перепъваа и перелагая и писати научая яхъ перьмьскіа кніги, и самъ спомогая имъ, преводяще срускихъ кнігъ на перьмскіа книги и сіл предасть имъ и тако оттоль другь друга учаху грамоть, и отъ книгъ книгу самъ преписующе, умножаху деполняюще» (—л. 214—215).

<sup>(60) «</sup>Постави церковь святую, добру и чудну по образу предиреченому указаному и въ ней иконы и книги устрои, но и другую церковь на иномь мъстъ и сице изволися ему не едину церковь поставити, понеже бо людие пермьстім и вовокрещаемій не въ единомъ мъстъ живяху, но здъ и ондъ, ово близу, ови же далъ: тъиже подобаше ещу розвыя церком на розныхъ мъстехъ ставляти по ръкамъ и по погостомъ, идъже коеймдо прилично» (—л. 215).

<sup>(61) «</sup>Бяху же въ Перин кумира разноличьния, ови больници и

нымъ образомъ всё приношенія язычниковъ, которыя были повішены вокругь идоловъ, или надъ ними и служили къ укращенію ихъ, какъ то: шкуры соболей, куниць, горностаевъ, бобровъ, лисицъ, бёлокъ и другихъ звёрей, собиралъ въ кучи и сожигалъ, къ немалому изумленію Зырянъ, которые не могли понять, почему онъ не хотёлъ веспользоваться самъ всёми этими драгоційностями.

Оставался у Стефана еще одинъ врагъ, самый сильный и опасный. Это быль глубокій старець, знаменитьйшій кудесникь и начальникь волхвовь, котораго Зыряне издавна чтили болбе всбхъ своихъ чародбевъ и называли своимъ наставникомъ и учителемъ. Имя ему Пань-сотникъ. Своимъ сплынымъ вліяніемъ онъ невървыхъ Зырянъ удерживалъ въ невъріи, а новокрещенвыхъ совращалъ и привлекалъ къ себъ то своимъ льстивымъ ученіемъ, то мнимыми чародбяніями, то объщаніями и дарами. «Не оставляйте, говориль онъ между нрочимъ, отеческихъ боговъ, не слушайте Стефана, пришедшаго изъ Москвы. Можеть ли быть для насъ взъ Москвы что-либо доброе? Не оттуда ли пришли на насъ тяжкія дани, и насильства, и тіуны, и приставники? Но меня слушайте, вашего единоземца, единоплеменника и давняго учителя, желающаго встыть

жевшин, друзии же средвін, а жини нарочитии словоуствін и инін инози, и кто можеть ищести ихь, овъмь убо ръдции моляхуся и худу честь въздааху, а другимъ же мнози не токмо ближнін, но и дальім погостове; суть же у нихъ етери кумири, къ нимие издалеча прихожаху, и оть далныхъ мёсть поминаки приношаху, и за три дни и за четыри и за недълю сущім со всяцёмь тщаньемь приносы и поминки присылаху» (—л. 216 еб.). Спес. о идолослуженім вырянскомъ—И. Собр. р. лът. V. 260; Ник. лът. IV, 267; Карама. V, примъч. 136.

добра, -- меня, старца, а не того Русика-москвитянина, который по льтамъ годился бы мив въ сыны и даже внуки». Много разъ св. Стефанъ вступалъ въ открытыя пренія съ элымъ кудесникомъ, и эти пренія длилесь иногда цълые дни и ночи; по кудесникъ оставался непреклоненъ. Наконецъ оба они согласились испытать достоянства въръ, христіанской и зырянской, посредствомъ огня и воды, и именно положили, что оба они, выъстъ, рука въ руку, пройдутъ сквозь пылающій костерь и потомъ спустятся въ одну прорубь рвки Вычегды, чтобы чрезъ несколько времени выдти въ другую, - в кто останется цваъ и невредимъ, того въра признана будетъ истинною. Стефанъ приказалъ собравшемуся народу зажечь одну храмину, стоявшую особо, п. когда пламя охватило ее, онъ призвавъ на помощь Бога и обращаясь къ волхву, началъ приглашать его идти въ огонь вмъсть. Но устрашенный волхвъ не соглашался. Стефанъ взялъ его за одежду и нудиль идти за собою: волхвъ сопротивлялся и въ крайнемъ уничижения палъ къ стопамъ человъка Божія, сознавая свою немощь. Всё присутствовавшіе еще три раза призывали его идти въ горъвшее пламя, и онъ трикраты отрекся. Точно также отрекся онъ и спуститься вмёстё съ Стефаномъ въ прорубь рёки Вычегды, сколько его къ тому ни приглашали, а въ оправданіе себя говориль народу: «я пе ожидаль, что Стефанъ въ самомъ д'вл в ръшится идти въ огнь и воду; но онъ, върно, еще въ дътствъ научился отъ своего отца заговаривать огнь и воду посредствомъ какоголибо волшебства, которое мив неизвъстно». Никто, однакожъ, уже не върилъ посрамленному кудеснику: его схватили и хотъли умертвить. Св. Стефанъ не допустиль этого, а приказаль только, чтобы кудесникъ удалился изъ предъловъ перискимъ и болъе не совращаль новообращенныхъ христіанъ, — на что и самъ кудесникъ согласился, объщаясь въ противномъ случаъ признать себя достойнымъ смерти, и дъйствительно, какъ гласитъ преданіе, переселился съ своими сообщниками на ръку Обь, въ предълы нынъшней тобольской губерніи («3).

Последовали новыя и новыя обращенія Зырянъ, которые приходили со всёхъ сторонъ къ проповёднику Евангелія,—и онъ, по обычаю, оглашалъ ихъ и крестилъ. А между тёмъ самъ продолжалъ заниматься нереводами съ славянскаго и греческаго языковъ на перискій и иногда даже ночи проводилъ надъ перепискою книгъ. Книги нужны были для новыхъ церквей, которыя, съ умноженіемъ числа вёрующихъ, устроялъ онъ на разныхъ мёстахъ, по рёкамъ и погостамъ (42). А такъ какъ для церквей необходимы были

<sup>(\*\*)</sup> У жителей Большаго Алтыма тобольской губерній досель сохраняется преданіе, что предки ихъ, въ числь ивсиолькихъ семействъ, перешли сюда изъ Перми съ шаманомъ Пам-сотникомъ. Абрамов. Введ. Христ. у Березов. Остяковъ (Ж. М. Народи. Просв. 1851 г. Декабрь стр. 12).

<sup>(65) «</sup>Межю же симъ преполобный крещаще люди, здъ и ондъ обрътающихъ я, отъ различныхъ погостовъ приходящихъ, мужи и жены и дъти сущаа младенца... Дъло же бъ ему, еже книги писаще, с рускихъ переводя на пермьскія, но изъ греческыхъ многажды на перывскія, и не малу бользнь имъя, о семь прилежаще; овогда убо почитаще святыя книги, овогда же переписоваще; то бо бъ ему дъло присво, тъмъ и в нощехъ многажды безъ сна пребываще... И умножъщимжеся ученикомъ прибываху христіане, но и периви святыя на различныхъ мъстехъ и на розныхъ ръкахъ и на погостъхъ, здъ и ондъ созидаеми бываху,—и нужа всяко бысть ему взискати, и поставити и привести епискона» (д. 234 об. 235).

и священнослужители, в каждый разь посылать избранныхъ въ другія епархін для поставленія на священныя степени было крайне неудобно; то св. Стефанъ пришель къ мысли испросить Пермянамъ постояннаго енископа, и съ этою целію, после четырехлетиихъ апостольскихъ трудовъ своихъ между ними, отправился въ Москву ("). Митрополить Пименъ, одобривъ эту мысаь, послъ совъщанія съ епископами, изъ которыхъ один указывали на того, другіе на иного кандидата, остановился самъ на св. Стефанв, какъ достовнващемъ изъ всьхъ для занятія епископской каседры въ Перми; такъ какъ онъ былъ мужъ мудрый, благочестивый, учительный, самъ крестиль Пермянь, говориль ихъ языкомъ и лучше другихъ понивалъ ихъ нужды. Великій князь съ радостію согласился на такое избраніе; нотому что весьма хоромо зналъ Стефана в падавна любиль его. И Стефань рукоположень быль во енископа зимою 1383 г., въ одно время съ смоленскимъ епископомъ Михаиломъ (\*\*). Одаренный отъ киязя, митрополита, бояръ и другихъ христонменитыхъ людей, новопоставленный епископъ пермскій съ радостію: прибыль въ свою епархію, утвердиль свою каседру въ Устывымв, гдв жилъ и прежде при церкви Благовъщенія, устроивъ здёсь свой домовый архангельскій

<sup>(64)</sup> Въ Степенной книгъ сказано, будто съ. Стечанъ еще де енископства своего крестилъ Зырянъ, яко до мыслици (1, 525). Въ въкоторыхъ спискахъ житія Стечанова, составленного Епичаніемъ, будто бы повъствуется, что самишъ Стечаномъ крещево 700 человъкъ. Но въ томъ спискъ, какимъ мы пользевались, ничего подобъвато мы не вашли.

<sup>(65) «</sup>Навпаче князю звло за честь поставленье его: бъ бо ему знаемь звло и любляще издавна» (—л. 237). О времени поставлента.— П. Собр. р. лет. V, 239; Ник. лет. IV, 140.

мовастырь и еще съ большею ревиостію принялся за свое прежнее дело. «Онъ, --- скажемъ словами его жизнеописателя, - повсюду изыскиваль, гдв остались еще некрещенные, и, въ какихъ бы предвлахъ ни находилъ ихъ, обращалъ отъ язычества и крестилъ; а всъхъ крещенныхъ утверждаль въ въръ и убъждаль простираться впередъ. Училъ ихъ пермской грамать, писалъ имъ книги ставиль и святиль церкви, которыя снабжаль книгами и иконами, открывалъ монастыри, постригалъ въ чернецы, устрояль игуменовь, поставляль священниковь, діаконовъ и причетниковъ. И священники его служили объдни на пермскомъ языкъ, пъли вечерню и заутреню нерискою ръчью; и кановархи его возглашали кановы по пермскимъ книгамъ, и чтецы читали пермскою бесъдою, и пъщы всякое пъніе совершали по-пермски». Изъ основанныхъ св. Стефаномъ обителей извъстны двъ : Спасо-ульяновская, находившаяся въ 150 верстакъ отъ Усть-сысольска, и Стефановская-въ 50 верстахъ отъ этого города на реке Сысоле въ нынемнемъ селв Вотчв ("). Однажды св. Стефанъ, желая испытать обращенныхъ имъ къ св. Въръ, сказалъ имъ: «понажите мив свою въру отъ делъ. Разведайте и разыщите, не скрываются ли гат кумиры, въ вашихъ ли домахъ, или у сосъдей, или въ другихъ потаенныхъ мъстахъ, и пусть каждый истребить найденные имъ кумиры всенародно». Тогда всв крещенные Зыряне, наперерывъ другъ передъ другомъ и опасаясь другъ друга, старались открывать и истреблять кумиры, и такимъ образомъ окончательно очистили отъ нихъ свои жилиша.

<sup>(\*\*)</sup> Mcrop. pecc. iepapx. VI, 328. 467.

Съ пастырскою заботою о духовномъ благѣ своихъ пасомыхъ св. Стефанъ соединялъ попеченіе и о ихъ внѣшнемъ благосостояніи. Онъ многократно, особенно въ неурожайные годы, привозилъ на ладьяхъ хлѣбъ изъ Вологды въ Пермь и все это раздавалъ странникамъ, бѣднымъ и вообще требующимъ (47). Онъ ходатайствовалъ предъ великимъ княземъ о нуждахъ, льготахъ и выгодахъ Зырянъ и для этого ѣздилъ даже въ Москву (1390 г.). Былъ теплымъ заступникомъ ихъ противъ насилія и другихъ несправедливостей со стороны тіуновъ и бояръ. Предпринималъ путешествіе въ Новгородъ (1386 г.) съ просьбою и убѣжденіями, чтобы вольница новгородская не дѣлала набѣговъ въ пермскія области и не разоряла беззащитныхъ жителей (40).

Встрътить смерть и найти себъ послъднее успокоеніе суждено было просвътителю Пермянъ не въ предълахъ своей епархіи, а въ Москвъ. Зимою 1396 г. онъ отправился туда по дъламъ церковнымъ, и тамъ заболълъ, скончался (26 апръля) и погребенъ въ снас-

<sup>(67) «</sup>Колькраты многажды лодьями жита привозя отъ Вологды в Пермь, и сия вся истроаше не на ино что, еже на свой промыслъ, во точью же на потребу страннымъ и приходящимъ и прочимъ всимъ требующимъ» (—л. 249 об.).

<sup>(\*\*)</sup> Все это выражають Пермяне въ своемъ Плачь о смерти Стефана: «остахомъ добра промысленника и ходатая, иже быль намъ ходатай иъ Богу и иъ человъкомъ. Къ Богу убо моляшеся о спасеньи душъ нашихъ, а ио князю о жалобъ нашей, и о лготъ, и о ползъ нашей ходатайствоваше и промышляще; иъ боляромъ же и началомъ, властелемъ міра сего быль намъ заступникъ теплъ, многажлы набавляя ны отъ насилья и работы, и тивунская продажа и тяжима дани облегчая ны, но и сами ти Ноугородци, ушковници, разбойници, словесы его увъщевани бываху, еже не воевати ныю (—258 об., 259). Въ частности, о путеществіи св. Стефана въ Новгородъ и Москву—11. Собр. р. лът. IV, 94; Ник. лът. IV, 196; Каражз. V, примъч. 232.

ской великокняжеской обители (\*). Глубокая скорбь Зырянъ о смерти его и о томъ, что онъ скончался и погребенъ вдали отъ нихъ, была, какъ нельзя болбе, естественна (70). Восемнадцатильтніе апостольскіе труды св. Стефана останутся незабвенными въ исторіи. Онъ не успълъ обратить ко Христу всъхъ жителей двинской области, но обратилъ весьма многихъ Пермянъ, и изобратениемъ пермскихъ буквъ, переводами церковныхъ книгъ на пермскій языкъ, церквами и монастырями, основанными въ разныхъ мъстахъ, распространеніемъ грамотности и ніжотораго образованія въ странів и приготовленіемъ достойныхъ пастырей и учителей Въры изъ среды самихъ Пермянъ упрочилъ навсегда успъхи православной Церкви въ этой странъ. Преемникамъ св. Стефана оставалось только продолжать начатое имъ и идти по пути, имъ указанному. И извъстно, что еще въ ХУ въкъ пермскими епископами основана въ 600 верстахъ отъ Усть-сысольска къ свверо-востоку Троицкая пустынь для проповъдниковъ Евангелія Зырянамъ, жившимъ по рікт Печорі, у ко

<sup>(69)</sup> П. Собр. р. лът. V, 249; Ник. лът. IV, 267; Ст. кн. 1, 525. (70) Скорбь эту Епифаній выразиль въ концъ житія Стефанова подъ заглавіемъ: «Плачь Периьскій». Замѣчательны здѣсь, между прочимъ, слѣдующія слова: «О како не сѣтуемъ, яко не на своемъ столѣ почилъ еси! Добро же бы было намъ, аще рака мощій твоихъ была у насъ, в нашей странѣ, а въ твоей епископьи, нежели на Москвѣ, не въ своемъ предѣлѣ. Не тако бо тебѣ Москвичи почтуть, якоже мы, ни тако ублажатъ; знаемь бо мы тѣхъ, миже и прозвища ти кидаху, отнюдуже нѣции, яко и Храпомь тя зваху, не разумѣюще силы и благодати, бываемы в тебѣ и тобою. А мы быхомъ тебѣ должную честь въздали, яко долъжни суще тебѣ, и яко твои есмы ученици, яко чада твоа присназ» (— л. 261). Вотъ какъ и откуда произощло прозвище съ. Стефана—Храпъ.

торыхъ они долгое время исполняли обязанности и приходскихъ священниковъ (").

Мы не упоминаемъ здёсь объ инокахъ, обитавшихъ на Каменномъ острову Кубенскаго озера во второй половинѣ XIII вёка. Ибо, хотя сохранилось сказаніе, что бёлоозерскій князь Глёбъ, во время путешествія своего по Кубенскому озеру въ Устюгъ, занесенный бурею къ Каменному острову (ок. 1260 г.), нашелъ туть бёдныхъ пустынниковъ, числомъ до 23, не имѣвшихъ даже храма, которые занимались проповёданіемъ слова Божія окрестнымъ племенамъ Чуди и Карелы, и построилъ на островъ церковь и монастырь во имя преображенія Господня; но былъ ли какой успѣхъ отъ этой проповёди,—ничего неизвёстно (12).

<sup>(\*\*)</sup> Истор. росс. iepapx. V, 530.

<sup>(&</sup>lt;sup>75</sup>) Карама. IV, примъч. 160; Истор. Росс. Герарх. IV, 326 — 329.

# утъщение и совътъ

изъ опыта,

# для страждущихъ и печальныхъ.

Блажени плачущін, яко тін утьшатся (Мато. 5, 4). Благовловент Бетт и Отецт Господа нашего Інсуса Христа, Отецт щедротт и Богт всякія утьши, утьшаяй наст отт всякой скорби нашей, яко возмощи намт утьшити сущія во всякой скорби, утьшенівмт, имже утьшавмся сами отт Бога. Зане якоже избыточествують страданія Христова вт наст, тако Христомт избыточествують и утьшенів наше (2 Корино. 1, 3, 4, 5).

1

Если ты хочешь быть утёшент въ печали своей, обрати сердце твое къ Богу утёхи. Испытай себя по слову Его. Принеси покаяніе. Обратись. Вёрь отъ всего сердца и отъ всея души въ Іисуса Христа, и находи убёжище твое въ Немъ, какъ въ твоемъ единственномъ и несомнённомъ Спасителё. Чёмъ болёе ты среди испытаній своихъ будещь взывать къ Нему въ молитве, тёмъ ближе будеть для тебя Его сладкое утёшеніе. Призови мя въ день скорби твоея, говорить Господь, и маму тя, и прославиши мя (Псал. 49, 15). Злостраждеть ли кто въ васъ; да молитву дъвтъ (Іак. 5, 13).

2.

Все, что выпадаеть на долю намь въ этой жизни, случается по вол'в Божіей. Безъ попущенія Его викто не заставить насъ проронить ни одной слезинки. Самыя маловажныя обстоятельства жизни, самыя незначительныя огорченія зависять оть Его всевысочайшей воли. О, если ты въ томъ убъжденъ, съ какимъ спокойствіемъ можешь ты продолжать жизненный путь свой! Сколько тогда будеть даровано тебъ терпънія для перенесенія твоего бремени! Сколь много важности заключается тогда для тебя во всёмъ. что съ тобою встръчается! Сколь священные бываеть для тебя обязанность терпвнія, когда исполняешь ты ее, взирая на Того, по воль коего страждешь, и Ктотвой Отецъ и Богъ! Эту утбшительную мысль представляй твоему духу, и взирай на каждое страданіе, какъ на чащу, посылаемую тебъ отъ Отца небеснаго, которую ты долженъ испить. Всяку радость имвите, братія моя, егда во искущенія впадаете различна, втдяще, яко искушение вашея впры содплываеть терппние. Терпъніе же дъло совершенно да имать, яко да будете совершенни и всецъли, ни въ чемъ же лишени (Іак. 1, 2. 3. 4).

3.

Съ нами отнюдь ничего не можетъ случиться, что бы въ совътъ Божіемъ не было ръшено раньше нашего рожденія. Мы страдаемъ ни больше, ни меньше, кокъ допускаеть въчная Любовь, въчная Мудрость. А потому въ скорбяхъ твоихъ не предавайся тоскливому бозпокойству, и умъряй печаль твою мыслію, что страданія твои подъ водительствомъ твоего всеблагаго Господа непремънно окончатся тебъ въ пользу. Въмы же,

яко любящимь Бога вся поспъшествують во благов (Рим. 8, 28). Вамь же и власи главни вси изочтени суть (Матв. 10, 30). Пе бойся (Марк. 5, 36).

4.

Мы можемъ переносить невыразимыя скорби, когда предаемъ себя въ молитвъ Господу Іисусу Христу и принимаетъ твердую ръшимость терпъливо страдать съ Нимъ и ради Его. Аще Богъ по ны, кто на ны?—Во всъхъ сихъ препобъждаемъ за возлюбшаго ны (Рим. 8, 31. 37). Вся могу о укръпляющемъ мя Іисусъ Христъ (Филип. 4, 13).

5.

Богъ даровалъ намъ не только сердце, способное чувствовать, но также и умъ, способный къ познанію и въръ. А потому существу, надъленному такими дарами, неприлично безъ противоборства предаваться своимъ чувствамъ и судить о судьбъ своей по однимъ испытываемымъ впечатлъніямъ. Истинная мудрость учитъ насъ препобъждать чувствованія наши върою. Въра, истинное прибъжище христіанина, избавляетъ насъ отъ многихъ безпокойствъ и вноситъ опять миръ и спокойствіе въ грудь нашу. Не бойся, токмо въруй! сказалъ І. Христосъ (Мар. 5, 36). Аще въруеши, узриши славу Божію (Іоан. 11, 40).

6.

Часто въ иныхъ душахъ находится сокрытая въра, которая обнаруживается въ минуту страданія и испытанія. А потому считай себя счастливымъ, страждущій, что Богь удостоиваеть тебя испытывать въ томъ, что силенъ ты перенести при помощи Его благодати. Радуйся тому, что Ему угодно раскрывать и обнаруживать въ тебѣ духовныя силы, которыя бы-

ли тебъ невъдомы. Не ропщи на то, что судьба твои имъетъ горькаго; это значило бы роптать на то, что должно принести тебъ честь и счастіе. Въра твои, а чрезъ нее и твои добродътель, да проявляется каждый день въ лучшемъ съътъ. Бого же мира да сокрушить сатану подъ ноги ваша вскорю (Рим. 16, 20).

7.

Чёмъ смиреннёе будень ты въ своемъ страданія, тёмъ сладостнёе будеть для тебя объ немъ воспоминаніе. Благотворную мысль составляеть для души, если можно бываеть сказать, что мы много страдаля, и подъ вліяніемъ столь многихъ страданій внутренно не возроптали на Господа. Богъ гордымъ противится, смиреннымъ же даетъ благодать. Смиритеся убо подъ кръпкую руку Божію, да вы возпесеть во время (1 Петр. 5, 5. 6).

8.

Чёмъ более скорби наши переносимъ мы съ христіанскимъ величіємъ души и предавностію, тёмъ вёрнёе находимъ у другихъ участіе и подпору. Образъ, какимъ мы переносимъ наши страданія, дёлаетъ насъ либо виновнёе, либо пріятнёе предъ Богомъ и людьми.

9.

Если ты хочешь насладиться сладкими часами въ печаляхъ твоихъ, то учись радоваться всему доброму, случающемуся съ другими и благодарить Бога за тв радости, которыя Онъ инъ уготовляеть. Молю убо, говорить Ап. Павелъ, прежде есласт творити молитеы, молелія, прошенія, благодиренія за вся человики (1 Тимов. 2, 1).

10.

И малейшая искра веры есть все же вера. Да→

же тогда, какъ эво упование при своей величайщей слабости подобно едва мерцающему свёточу, оно можеть содёлаться чистымь пламенемь, бросающимь благодётельный свёть свой среди мрака скорби, если оно утверждается на вёчной истинё: живъ Богь, Онъ есть любовь, и Онъ не покидаеть страждущихъ.— Трости сокрушены не сотреть, и льна курящася не угасить (Ис. 43, 4).

#### 11.

Среди страданій нашихъ бывають однако радости, которыя могутъ воздвигать сердце наше изъ его глубокаго унынія. Нътъ ни одного страдальца, который бы оставался безъ Божіей въ извъстной мъръ помощи, составляющей, хотя и незамьтно, драгоцынный даръ въчной Любен. Благо тому, чье сердце возмогло почувствовать близость Господа, когда Онъ по любви своей доставляеть ему отраду. Благо тому, кто за каждое уменьшение своихъ горестей и печалей, за каждое утвшительное слово, падающее въ его душу, за каждое благотворное дыханіе, оживляющее его, можетъ возводить взоры благодарности къ небу! Великое благословение составляеть чувствовать и малыя благодвянія, посылаемыя среди страданій. О всемь благодарите: сія бо есть воля Божія о Христь Інсусть вы васы (1 Солун. 5, 18).

12.

Не предавайся, страждущій, тому кажущемуся мужеству, которое льстить себя надеждою противостать всёмъ опасностямъ, пренебречь всё скорби, все сдёлать и перенести, и которое воображаетъ о себѣ, что оно никогда не подпадетъ сомнёнію: живость вовсе не есть еще сила; часто она бываетъ только зна-

комъ большей раздражительности. Пока она обнаруживается, предпринимають многое и имъють большія надежды; но неръдко впезапно падають духомъ и теряють наконецъ всякое мужество. Если ты не хочешь никогда доходить до отчаянія, то не возлагай на самаго себя ни мальйшей надежды, но все передавай въ руки Господа и ожидай отъ Него всего. Азъ же ръхъ во обиліи моемъ: не подвижуся во въкъ. Отвратиль же еси лице твое, и быхъ смущенъ (Псал. 29, 7. 8). Тъмже мняйся стояти да блюдется, да не падетъ (1 Кор. 10, 12). Потерпи Господа, мужайся, и да кръчится сердце твое, и потерпи Господа (Псал. 26, 14).

13.

Если Спаситель твой замедляеть иногда придти къ тебъ на помощь, то помысли самь въ себъ: Онъ помилуеть меня наконецъ. Не переставай искать Его, и находить радость въ надеждъ и въръ въ Него. И взыщите тамо Господа Бога вашего, и обрящете его, егда взыщете его отъ всего вашего сердца, и отъ всея души вашея въ скорби вашей (Второз. 4, 29).

1 %

Да будеть в ра твоя безгранична, какъ любовь и всемогущество Божіе. Надъяться и в рить, даже и тамъ, гдъ повидимому нечего бол ре надъяться, — вотъ что называется воздать славу Богу, и это есть в рнъйтній путь къ будущимъ радостямъ и наслажденіямь. Богу часто угодно бываетъ содълывать возможнымъ то, что казалось намъ невозможнымъ. Авраамъ паче упованія во упованіе впрова,... тымже и вминися ему въ правду (Рам. 4, 18. 22).

15.

Хочешь ли снова найти покой и миръ, хочель ли

быть увъреннымъ въ счастливомъ окончании твоихъ страданий? Въ такомъ случат повърь Господу свою печаль, и заботься только о томъ, что лежитъ на твоей обязанности. Возверзи на Господа печаль свою и той тя препитаеть, не дасть въ въкъ молвы праведнику (Псал. 54, 23).

16.

Если ты отъ людей не надвешься получить ни облегченія, ни освобожденія отъ страданій твоихъ, то укрвпись въ утвшительнвищей мысли: помощь моя отъ Господа, сотворшаю пебо и землю (Псал. 120, 2).

Страждущій! берегись того, чтобы тебь не полюбить свою скорбь. Печаль, которой мы часто предаемся въ нашихъ страданіяхъ, горестпое удовольствіе, которое мы въ нихъ ищемъ, чтобы съ нашими жалобами обращаться туда и сюда, отыскиваніе всего того, что можетъ питать или поддерживать скорбь, все это можетъ казаться намъ сладостнымъ въ припадкахъ страстнаго унынія, но поступать такъ неразумно и не по-христіански. Это уныніе, которое кажется намъ столь сладостнымъ, разрушаетъ нашъ душевный покой и имъетъ часто послъдствіемъ ужаснъйшее отчаяніе. Печаль бо, яже по Бозь, покаяніе нераскаянно во спасеніе содыловаеть: а сего міра печаль, смерть содыловаеть (2 Корино. 7, 10).

18.

Среди горчайшихъ страданій часто невозможно не познать благопопечительности Божіей объ насъ. Яко не во выкъ отринетъ Господъ. Яко смиривый помилуетъ по множеству милости своея (Плачь Іерем. 3, 31. 32).

#### 19.

Чёмъ живъе въра и смиреннъе наша молитва, тъмъ болъе совершаетъ она у Господа, къ которому обращается, и тъмъ болъе дъйствуетъ она въ насъсамихъ возвышениемъ нашего сердца къ Богу. Много бо можетъ молитва праведника, поспъществуема (Іак. 5, 16).

#### 20.

Если божественное Провидъніе ниспосылаеть теот одну горькую чащу за другою, такъ что твое сердце начинаеть сомнъваться въ милосердія Господнемъ; то говори самъ себъ: можеть ли солнце быть когда-либо безъ лучей, и можеть ли Богь, который любы есть, не имъть болье никакой любви? Еда забудеть жена отроча свое, еже не помиловати исчадія чрева своего? Аще же и забудеть сихъ жена, но азъ не забуду тебе, глаголеть Господь (Ис. 49, 15). Інсусъ Христосъ сказаль Өомъ: принеси персть твой сьмо и виждь руць мои: и принеси руку твою и вложи въ ребра моя: и не буди иевърень, но върень (Іоан. 20, 27).

94

Подъ гнетомъ должны мы пребывать свободными; добровольною преданностію, твердостію и терпъніемъ должны мы содълываться способными къ свободъ. Кто не возрадуется въ страданіяхъ своихъ, будучи предназначенъ къ совершенству? Аще убо вы пребудете во словеси моемъ, говоритъ І. Христосъ, воистину ученицы мои будете. И уразумъете истину, и истина свободитъ вы (Іоан. 8, 31. 32). Аще кто хощеть по мнъ ити, да отвержется себе, и возметь кресть свой и послъдуеть ми (Лук. 9, 23).

# 22.

Печальный! пріучай себя все болье и болье къ спокойствію духа и къ кроткому перенесенію твоего бремени. Чыть покойнье и преданнье Богу ты себя держишь, тыть болье пріобрытаешь ты силы и душевнаго покоя. Повырь только эгому, опыть тебя въ томъ убыдить.

## 23.

Сближеніе съ другими во время страданій нашихъ по той мъръ облегчаетъ сердце наше, чъмъ болъе съ довърчивостію своею обращаемся мы къ людямъ опытнымъ, которые въ состояніи сочувствовать нашимъ страданіямъ. Но съ другой стороны ничто столько не истощаеть бъднаго страдальца, столько не похищаеть у него остальныхъ изнуренныхъ силь, какъ когда онъ повсюду жалуется и у каждаго вымаливаеть утещение. Вместо того, чтобы найти искомое утъщение, желанную помощь, онъ дълается унылье; потому что очень немногіе принимають дъйствительно участіе въ его горести, очень немногіе повимають его, и еще меньшее число могуть доставить сердцу его покой и тищину. А сколько такихъ, которые не понимають вздоховь несчастнаго, ошибочно объ немъ судять, доставляють ему ничтожное утышеніе, иди принимають его холодно и оскорбительно! И что же наконецъ бываетъ съ нами, когда мы повсюду жаловались, и наконецъ находимъ, что вздохи наши напрасны? Тогда мы делаемся еще унылее и несчастиве. Придите ко мит, говорить Інсусь Христосъ, вси труждающися и обремененни, и азъ упокою вы (Мато. 11, 28). Азб есмь, азб есмь утъшаяй тя (Ис. 51, 12). Якоже аще кого мати утьшаеть, тако и азъ утьшу вы (Ис. 66, 13).

#### 24.

Чтобы всегда быть счастливымъ и внутренно спокойнымъ, должны мы совершенно покинуть надежлу, что все будетъ идти по нашей собственной воль. Отче! Не моя воля, но твоя да будетъ (Лук. 22, 42)!

## 25.

Хочешь ли быть довольнымъ среди тягчайшаго бѣдствія? Помышляй о томъ, что Богъ всегда многомилостивъ. Благь Господь всяческимъ и щедроты его на всьхъ дыльхъ его (Псал. 144, 9).

# 26.

Почитай пути Божіи во всёхъ твоихъ обстоятельствахъ. Все, что съ тобою случается, должно теб'в внушать чувства благогов'внія къ Тому, который попускаеть это и безъ воли коего ничего не можеть случиться. Что творить Господь, должно быть для тебя свято. Иго твое должно быть для тебя ч'ямъ-то священнымъ, какъ любовь и мудрость Того, кто возложилъ его на тебя. Возмите иго мое на себе, и научитеся от мене, говорить Інсусъ Христосъ, яко кротокъ есмь и смиренъ сердцемъ: и обрящете покой душамъ вашимъ. Иго бо мое благо и бремя мое легко есть (Мат. 11, 29. 30).

# 27.

Если скорби твои гнетутъ тебя, то старайся, чтобъ онѣ, сколько то возможно, оставались для другихъ тайною. Будь столько смиренъ, чтобы ты добровольно могъ болѣе переносить, нежели сколько знаютъ

люди. И Отець твой, видяй втайнь, воздасть тебь явь (Мат. 6, 6).

28.

Ничего въ свътъ не бываетъ по случаю; все слъдуетъ по извъстному плану Провидънія, и изъ малъйшихъ обстоятельствъ проистекаетъ для цълаго и каждой изъ его частей истинная польза, даже и тогда,
если при этомъ нужно потерпъть какую-нибудь потерю. Великое искусство въры состоитъ въ томъ, чтобы употреблять для себя въ прямую пользу это убъжденіе среди самыхъ невыносимыхъ часовъ страданій
и при видимо невозвратимыхъ потеряхъ. Еслибъ Господь и убилъ меня, то я не пересталъ бы надъяться
на Нею (Іов. 13, 15,—по древнъйшимъ переводамъ).

Когда бѣдный страдаленъ съ омраченнымъ печалію духомъ и смущенною душею вопрошаетъ тебя: кто поможетъ мнѣ? кто утѣшитъ меня? кто дастъ миѣ силы и освободитъ отъ унынія, одолѣвающаго меня?—тогда отвѣчай ему: кто помогалъ тебѣ доселѣ? Если Господь сохранялъ и поддерживалъ тебя до сего дня и далъ тебѣ силы къ перенесенію такихъ великихъ скорбей; то развѣ Ему не столь же легко и завтра и послѣ завтра помочь тебѣ? Азъ есмь, и доплеже состаръетеся, азъ есмь, азъ терплю вамъ, азъ сотворихъ, и азъ понесу, азъ подъиму и спасу вы (Ис. 46, 4).

30.

Скорбная душа! Содержи всегда присущими духу твоему важныя слова Господа: ньсть ваше разумьти времена и льта, яже Отець положи во своей власти (Деян. 1, 7). Божій мысли не какъ-наши номышленія, и Господь не хочеть, чтобъ им Ему назначали день и часъ, когда Онъ долженъ наиъ подать помощь.

31.

Все въ природъ требуеть должайшаго, или кратчайшаго времени для своего развитія. Все вибеть время своей арблости. Малое и незначительное развивается быстро и делается скоро арелымъ. А что бываетъ велико и значительно, то имбеть нужду въ должайшемъ времени для развитія своего и эрелости. Такъ бываеть и съ назначениемъ человъка. И человъкъ телько мало по малу развивается; а люди, которыхъ Богъ приготовляетъ и образуетъ къ чему-либо великому, должны часто дольше ожидать и терпъть, чемъ другіе. Благо тому, кто ничего не хочетъ вынуждать силою, но вътишинъ и торивнія пребываеть, и страданія свои съ покорностію переносить, пока онъ ихъ переносить долженъ; потому что тогда онъ проходить надлежащимъ образомъ время испытанія своего и, постепенно созрѣвая и усовершаясь, онъ можеть быть близкимъ къ минутъ своего спасенія. Претерплеми же до конца, той спасется (Мат. 24, 13).

**32**.

Многіе страждущіе выводять ложное заключеніе: еслибъ угодио было Богу, то Онъ давно бы намъ помогъ. Это есть величайшее заблужденіе. Если Онъ досель намъ не помогаль такъ, какъ бы намъ казалось за лучшее; то развъ это можетъ служить основаніемъ думать, что намъ нечего болье надъяться? Равумно ли полагать, что намъ невозможна помощь, но тому только, что она не была подана намъ, какъ мы того ожидали или желали? Повинися Господеви, и

умоли его (Псал. 36, 7). И увпси, яко агт Господь Богь, и не посрамятся терпящии мя (Исаін 49, 23).

Мы часто полагаемъ, что имћемъ основание сомитваться въ помощи Божіей, и эти основанія кажутся намъ справедливыми. Однако они бываютъ ложны, и опыть показываеть, что мы были неправы. Всв сона которыя настоящее даеть намъ повидимому право, бывають часто ниспровергнуты тымь, что случается впоследствін. Исходъ нашихъ страданій показываеть намъ, что невъріе, которое уму нашему казалось основательнымъ, было весьма неразумно. Провидение употребляеть тогда самый разумъ нашъ, чтобы пристыдить его. Кто при такихъ путяжъ жизни смиряется и побуждается къ въръ въ Божію премудрость и благость, тоть много выигрываеть. Маловъре, почто усомивлся еси (Мат. 14, 31)? Не бойся, съ тобою бо есмь, не прельщаю: азъ бо есмь Богь твой. (Ис. 41, 10).

34.

Часто въ ужаснъйшія мгновенія жизни приготовляется счастливая перемъна нашей судьбы. А потому
говори самъ себъ въ печальнъйшіе, мучнтельнъйшіе
часы: такъ не всегда будетъ! И когда все кругомъ
тебя дълается постепенно мрачнъе, ужаснъе и трепетнъе, между тъмъ какъ ты нимало не чувствуешь
приближенія Господа, чтобъ услышать тебя и помочь
тебъ; то потерии, пока ночь скорби сдълается еще
мрачнъе и гроза сильнъе загремить надъ твоей головою: тогда, тогда навърное часъ избавленія твоего
недалекъ. Господь мертвить и живить, иизводить
во адъ и возводить (1 Царств. 2, 6).

35.

Часто должны ны бываенъ видъть, что всъ опоры, на которыя ны полагались, разрушаются, кромъ Бога. Это случается для того, чтобы ны, когда наступить часъ избавленія, только единому Богу воздавали за то честь, Его одного благодарили. Блаю есть надплятися на Господа, нежели надплятися на человлька (Псал. 117, 8). Не Богу ли повинется душа моя? Оть того бо спасеніе мое (Псал. 61, 2).

36.

Не отчаявайся ни въ какомъ положеніи жизни. Пітть бездны столь глубокой, чтобъ Господь не могь тебя извлечь. Не изнеможеть у Бога всякь глаголь (Лук. 1, 37).

37.

Благочестіе безъ креста есть большею частію только воображаемое благочестіе. Благо мнь, яко смириль мя еси, яко да научуся оправданіемь твоимь. Прежде даже не смиритимися, азъ прегрышихь: сего ради слово твое сохранихь (Псал. 118, 71. 67).

38.

Ничто столько не укрѣпляетъ въ тяжкіе дни нашу вѣру и падежду на Бога, какъ воспоминаніе объ испытанныхъ уже нами опытахъ всемогущества, мудрости и любви нашего небеснаго Отца. А потому, страждущій, помышляй о твоей протекшей жизни, и отыскнвай въ ней все, что Богъ для тебя и для твонхъ содѣлалъ; припоминай, какъ Онъ приходилъ къ тебѣ на помощь, озарялъ тебя своимъ свѣтомъ, доставлялъ тебѣ утѣшеніе и спасалъ тебя отъ величайшихъ опасностей. Тогда и среди самыхъ гнетущихъ страданій пріобрѣтешь ты новое упованіе на Него, которое исполнить тебя мужествомъ. Скорбь и бользны обрытохъ: и имя Господне призвахъ: о Господи, избави душу мою. Милостивъ Господь и праведент, и Богъ нашъ милуетъ. Храняй младенцы Господь: смирихся, и спасв мя. Обратися душе моя въ покой твой, яко Господь благодыйствова тя (Цсал. 114, 3—6).

39.

Твердо уповающіе на Господа никогда не постыдятся. Сердце Его любвеобильнье нашего. Мы часто испытываемъ въ этой жизни, что благо намъ искать опоры въ Немъ, и что Онъ по любви своей и по мѣрѣ страданій нашихъ уготовляетъ намъ утѣшеніе и облегченіе, которыя Онъ часто тогда именно ниспосылаетъ, когда мы менѣе всего о томъ помышляли. Онъ укрѣпляетъ насъ, когда силы наши кажутся истощенными, Онъ помогаетъ намъ въ то мгновеніе, когда мы никакой помощи болѣе не ожидали. Даяй алчущимъ крівпость и небользненнымъ печаль. Терпящій же Господа измънять кръпость, окрылатьють яко орли, потекуть и не утрудятся, пойдуть и не взалчуть (Ис. 40, 29. 31).

40.

Мужество твое возвышается и упадаеть всегда по мёрё твоей вёры, спокойствіе душевное по мёрё упованія на Бога, довольство внутреннее по мёрё дётскаго чистосердечія, преданность твоя по мёрё твоей надежды. Какъ маловёріе и невёріе служать виною всёхъ тайныхъ и явныхъ бёдъ, постигающихъ человёчество и христіанство, такъ же точно для страждущаго—покой и крёпость вполнё проистекають отъ вёры и степени ея дёйственности. Аще въруеши, угриши славу Божію (Іоан. 11, 40). Еже аще что може-

ши въровати, вся возможна върующему (Марк. 9, 23). Върую, Господи, помоги моему невърію (Мар. 9, 24).

#### 41.

Если ты теперь съ глубокою скорбію чувствуешь, чего у тебя не достаеть, что ты потеряль и чего ты лишился; то нъкогда, исполненный радости, ощутишь, что Господь тебъ за то даруеть. Блажени алчущій и жаждущій правды, яко тій насытятся. Блажени плачущій, яко тій утьшатся (Мате. 5, 6. 4).

#### 42.

Чёмъ болёе бёдствіе возрастаеть, тёмъ болёе приближается оно къ своему концу. И когда несчастіе достигаетъ высшей своей точки, тогда остается только шагъ до избавленія. Когда нужда всего больше, тогда Богъ всего ближе. Близь Господь сокрушенных сердцемь, и смиренныя духомь спасеть (Псал. 33, 19).

#### 43.

Пути Божій безконечно раздичны оть пашихъ помышленій, и по большей части не понимаемъ мы ихъ потому, что все иначе идеть, чъмъ мы сначала думали. Почти ничего изъ того, что мы ожидали, не случается по нашему ожиданію. Но именно, когда мужество наше начинаеть падать и мы теряемъ надежду, тогда-то и получаемъ мы нѣчто, и притомъ на столько, на сколько намъ нужно, чтобъ снова возжечь готовое погаснуть упованіе наше на Господа. Богъ всегда приходить на помощь въръ нашей, посылая ей то, что должно служить для испытанія и упражненія ея. Оть того въра наша дълается разумна и научается не назначать времени и часа, но твердо держать-

ся за истину: Богъ лучше знаеть. Да будеть воля твоя яко на пебеси и на земли (Мат. 6, 10).

AA.

Когда ты находишься въ нуждь, то обращайся съ жалобами твоими прежде всего и больше всего къ Богу. Накто не можеть ихъ такъ понимать, какъ Онъ; никакому другому существу не можешь ты ихъ такъ легко повъдать, какъ Ему. Чъмъ болье ты на Его одного уповаешь; тъмъ болье мысль, что Онъ единъ обладаетъ твоимъ упованіемъ, будетъ дъйствовать на внутреннее состояніе твое и давать тебъ утъщеніе, покой и надежду. На тя, Господи, уковахъ, да кв постыжуся во въкъ (Пс. 70, 1).

45

Если слабость твоя смущаеть тебя, то емлись вёрою за всемогущество Господа. Чёмъ больше, при твоемъ собственномъ безсиліи, чувствуешь ты себя слабымъ и лишеннымъ мужества; тёмъ больше можешь
ты положиться на Бога и найти у Него утёшеніе.
Чувство нашей слабости и ничтожества служить намъ
порукою въ сладчайщихъ опытахъ всемогущества Божія. Довльемъ ти благодать моя: сила бо моя въ пемощи совершается (2. Кор. 12, 9).

A6

Мы выводимъ ложное заключеніе, когда въ тоскѣ сердца нашего говоримъ: намъ нечего ожидать отъ Бога, потому что мы начего не заслуживаемъ; Онъ не поможеть намъ, потому что страданія служатъ наказаніемъ за наши грѣхи. Богъ никогда не перестаетъ быть Богомъ и самыхъ виновиѣйшихъ существъ. Никакіе грѣхи, даже самые тяжкіе, не могутъ измѣмить истиму словъ: Богь есть любы (1 Іоан. 4, 16). А потому нужно только не покидать мужества! Богъ прощаеть насъ чрезъ Христа. И такъ, вивсто того, чтобъ постоянно держаться безутвшеой высли о твоемъ недостоинствв, взирай съ вврою на Спасителя твоего, котораго даровала тебв ввчная Любовь, и не преставай уповать на Него. И будеть, всякъ, иже призоветь имя Господне, спасется (10нл. 2, 32). Всякъ видяй Сына и въруяй въ него, имать животь въчный (10ан. 6, 40).

47.

Не на собственныя наши заслуги, но на милость и обътованія Божіи должна въра наша опираться. Благодатію бо есте спасени чрезъ въру: и сіє не отв васъ, Божій даръ: не отъ дълъ, да никтоже пожвалиться (Ефес. 2, 8. 9).

48.

Когда всё опоры, на которыя мы нёкогда полагались, и одесную и ошуюю, бывають у насъ исторгнуты, — мы часто дёлаемся чрезъ то крёпче, чёмъ прежде. Такъ какъ въ такомъ случай должны мы держаться сами по себё; то пріобрётаемъ истинное сознаніе нашей слабости, и только тогда ищемъ мы и находимъ силу нашу въ Господё. Егда бо немоществую, говоритъ Апост. Павелъ, тогда силенъ есмь (2 Кор. 12, 10).

49.

Не простирай помышленій своихъ слишкомъ далеко въ будущее; принимай каждый день, какъ даетъ его Богъ, и ограничивайся тьмъ, чтобъ переносить тъ страданія, которыя Господь налагаетъ на тебя на этотъ день. Не мучься мыслію объ какой-нибудь новой опасности, которая является наконецъ однимъ только призракомъ и не занимайся всегда представленіями о возможности или въроятности предстоящаго песчастія. Довльеть дневи злоба его (Мато. 6, 34). Каждая забота о завтрешнемъ днь дълаетъ тебя слабымъ и препятствуетъ тебъ переносить терпъливо и твердо бремя настоящаго дня. Чымъ больше ослабляешь ты себя въ настоящее мгновеніе, тымъ неспособнье дылаеться ты переносить будущее. А потому не дылай для себя еще новаго бремени, и помышляй, что каждый день печали приносить также съ собою и свое утышеніе. Впрень же Богь, иже не оставить вась искуситися паче еже можете (Корино. 10, 13).

50.

«Положусь на Бога, пусть будеть такъ, какъ будеть; наконецъ ударитъ же часъ моего избавленія». Если такая мысль происходить отъ искренно-вѣрующаго сердца; то она не можетъ не привлечь блаженнаго настроенія и утѣшенія отъ Отца щедротъ.

51.

Бывають дни, часы, минуты, когда мы особенно воспріимчивы къ утішенію; эти-то счастливыя мгновенія нельзя силою привлечь; надобно ихъ ожидать, смиренно вымаливать, пользоваться ими, какъ золотомъ. Благь Господь надкощимся на-нь, души ищущей его благо есть, и надкощейся съ молчаніемъ спасенія Божія (Плач. Іерем. 3, 25. 26).

**52**.

Всѣ наши скорби имѣютъ цѣлію научить насъ тому, чему должны мы научиться, и довести насъ туда, куда должны мы достигнуть, чтобъ содѣлаться намъ тѣмъ, чѣмъ должны мы быть по волѣ Господней. Богъ знаетъ всего лучше удобнѣйшія средства,

чтобы приготовить насъ для своего царства. А потому время страданій бываеть чрезвычайно важно для нашего духовнаго блага. Блажент мужт, иже претерпить искушеніе: зане искусент бывт пріиметт вънецт жизни, егоже объща Богт любящимт его (Іак. 1, 12).

Всякое утвшение папрасно тамъ, гдъ сердце не слушаеть его; крикъ отъ боли препятствуеть сердцу что-либо понимать. А потому если ты хочешь быть утвшенъ, то сердце твое должно быть внимательно къ Евангелію милости и мира. Услышу, что речеть о мню Господь: яко речеть миръ на люди своя, и на преподобныя своя, и на обращающія сердца къ нему (Псал. 85, 9). Глаголи, Господи, яко слышить рабътвой (1 Цар. 3, 9).

54.

Часто мучить насъ тоскливая мнительность более, чемъ самая скорбь. Эти сомнения составляють также часть нашихъ испытаній и должны выработывать всевозможно и образовать нашъ характеръ. Есть такія души, которыя должны пройти черезъ сомнівнія, чтобы украпиться въ ихъ первоначальныхъ убъжденіяхъ и содблаться непоколебимыми Чтобъ утвшиться намъ въ такіе часы, для насъ достаточно знать, что нашъ божественный Владыка. обладаетъ въ сокровищахъ мудрости и любви своей всёми удобнёйшими средствами, чтобъ уничтожить въ одно меновение всв сомниня, съ которыми намъ часто приходится бороться. Нередко пропадають сомньнія вполнь сами по себь. По большей части всего лучше не внимать имъ и совершенно отвлекать отъ нихъ свои мысли, вместо того, чтобъ брать на себя трудъ опровергать ихъ; въ особенности, —если уныніе ихъ порождаеть и наполняеть насъ тоскливымь чувствомь. Кто въ такіе горькіе часы въ состоянія внутренно молиться и терпівляво ожидать, пока Господь его снова оживить и укрішить; тогь много переносиль, много позналь и собраль новыя силы для перенесенія новыхъ скорбей и для наслажденія новыми утішеніями. Блажени не видльшій, и евровавше (Гоан. 20, 29).

55.

Если желаніе твое стремится къ Богу, то ты опять найдешь радость, сколь бы теперь ни быль неспокоенъ и удрученъ горемъ. Какъ за ночью следуетъ день, а за зимой весна; такъ страданія ведуть къ радости. Мы должны пройти черезъ мракъ, чтобъ достигнуть свъта; должны быть унижены, чтобы Господь опять насъ возвысилъ. Изъ замвшательства происходитъ порядокъ; потеря должна быть для насъ залогомъ будущаго пріобретенія; недостатокъ и нужда должны служить предтечами изобилія; мы должны ихъ сначала почувствовать, чтобы быть потомъ образомъ насыщенными. Чѣмъ настоящимъ учишься переносить терпъливо и смиренно нужду; тъмъ болъе научаешься наслаждаться съ радостію и благодарностію дарами Божінии. Вскую прискорбна еси душе моя? и вскую смущаеши мя? Уповай на Бога. яко исповъмся ему, спасение лица моего, и Богь мой (IIc. 42, 6).

56.

Каждое страданіе даеть намъ новыя силы еще болье страдать. Самомальйшія скорби научають насъ переносить большія. Незначительныйшія невзгоды приготовляють насъ къ претерпынію большихъ. Жесто-

чайшіе, глубоко проникающіе удары судьбы, дёлають пасъ нечувствительнёе къ легчайшимъ, менёе глубокимъ ранамъ. Борьба и упражненіе содёлывають насъ крёпче и мужественнёе. Когда мы чувствуемъ себя всего тяжелее удрученными, тогда-то и пріобрётаемъ наибольшую крёпость. Сего ради воспріимите вся оружія Божія, да возможете противитися въ день лють, и вся содъявше стати (Ефес. 6, 13).

57.

Настроенія души нашей и нашего тѣлеснаго состоянія, которое имѣетъ на нее столь сильное вліяніе, бываютъ столь перемѣнчивы изъ одной минуты въ другую, что надобно считать особенною милостію Божіею, если постоянно можно ощущать силу утѣшенія. Въ минуты, въ которыя мы ихъ болѣе не чувствуемъ, пусть воспоминаемъ мы слова Господа: въ ярости маль отвратихъ лице мое отъ тебе, но милостію въчною помилую тя (Исаін 54, 8).

58.

Когда чувства утвшенія и радости, которыя облегчають время отъ времени скорбь твою, скоро опять пропадають; то помысли, что Богъ позволиль тебъ вкусить ихъ, чтобъ подкрыпить тебя въ твоемъ несчастіи, и что Онъ тебъ ихъ опять дастъ, когда они тебъ нужны будутъ,—даже и тогда, когда бы это казалось для тебя невозможнымъ. Яко быль еси помощникъ мой, и въ кровъ крилу твоею возрадуюся (Псал. 62, 8).

59.

Среди горчайшихъ страданій и скорбей наслаждаемся мы иногда блаженными часами, въ которые мы бываемъ исполнены мужества и даже радуемся испытаніямъ, какія намъ нужно претерпѣть. Очень жаль,

что эти драгоцънныя игновенія столь скоро улетають. Благо тому, кто умбеть ихъ употреблять себь въ пользу, чтобъ вооружиться для дальнъйшей борьбы, и кто, когда мракъ скорби и тоски возвращается, воспоминаціемъ объ этихъ испытанныхъ ими свътлыхъ и спокойныхъ минутахъ, можетъ утвшаться въ крвпкой надеждь на Господа и Спасителя своего. Оправдившеся убо вырою, мирь имамы кь Богу Господемь нашимь Іисусь Христомь. Имже и приведеніе обрьтохомь върою въ благодать сію, въ ней же стоимъ и жвалимся упованіемь славы Божія. Пе точію же, но и хвалимся въ скорбъхъ, въдяще, яко скорбь терпънів содъловаеть, терпъніе же искусство, искусство же упованіе: упованіе же не посрамить, яко любы Божія изліяся въ сердца наша Духомъ святымъ даннымъ намъ (Pum. 5, 1-5).

60.

Если у тебя есть дни, въ которые Господь посылаетъ тебъ благотворный свътъ, даетъ тебъ уразумътъ
пъль твоихъ страданій и пристыжаетъ тебя за твое
маловъріе, потерю мужества и недостатокъ упованія;
тогда иди и утьшь твоихъ братьевъ, въ нуждъ находящихся. И даси алчущему хлюбъ ото души твоея, и
душу смиренную насытиши, тогда разверзется рано
свътъ твой и исцъленія твоя скоро возсіяють (Иса.
58, 10. 8). И ты нъкогда обращся, утверди братію
твою (Лук. 22, 32). Благословенъ Богъ всякія утьхи,
утьшаяй насъ о всякой скорби нашей, яко возмощи
намъ утьшити сущія во всякой скорби утьшеніемъ,
имже утьшаемся сами отъ Бога (1 Корино. 1, 4).

61.

Каждый мрачный чась да будеть тебь залогомъ

събтлаго дня. Знаменася на насъ свъть лица твоего, Господи (Псал. 4, 7). Сназаль ми еси пути живота: исполниши мя веселія сь лицемь твоимь: красота въ десниць твоей въ конець (Псал. 15, 11). И наказаніе твое исправить мя въ конець, и наказаніе твое то мя научить (Псал. 17, 36). Яко зньев въ ярости его и животь въ воли его: вечерь водворится плачь и заутра радость (Псал. 29, 6).

**62**.

Нъть лучшаго средства услаждать часы печали, какъ благотворить другимъ. Блаженъ разумъваяй на нища и убога, въ день лють избавить его Господь: Господь да поможеть ему на одръ бользни его: есе ложе обратиль еси въ бользни его (Псал. 40, 2—4).

63.

«Нужда учить молиться»,—говорить пословица. Это справедливо; но кто только по нуждё молился, испытываеть рёдко всю силу молитвы. Кто не пріучаль себя въ спонойное время тихо бесёдовать съ Богомъ, тотъ не въ состояніи будеть въ часы тоски и печали спокойно ваывать къ Нему. Непрестанно молитеся (1 Сол. 5, 17). Подобаето есеіда молитися и не стужати (Лук. 18, 1).

64.

Если есть люди, которые могуть сомпѣваться въ томь, что молнтва составляеть сердечную потребность для человѣка; то стоить только имь стать на путь скорбей и печалей: тогда чувство собственнаго безсилія и душевной тоски побудить ихъ молиться, даже и тогда, еслибь они встрѣтили препятствія къ молитвѣ. И смирися ез трудюхъ сердце ихъ, и изнемогоша,

и не бъ помогани. И воззваща ко Господу, внегда скорбъти имъ, и отъ нуждъ ихъ спасе я (Псал. 106, 12. 13). Господи, въ скорби помянухомъ тя, въ скорби малъ наказание твое намъ (Ис. 26, 16).

65.

Пока мы можемъ молиться, никакое несчастие не въ состоянии насъ совершенно подавить. Чёмъ больше можемъ мы молиться изъ глубины души, тёмъ легче намъ побёдить наше уныние и малодушие. Кто знаеть по опыту силу молитвы, тоть не потеряетъ мужества ни въ какой опасности. Близъ Господь всты призывающимъ его во истиню: волю болщихся его сомворитъ, и молитву ихъ услышитъ, и спасетъ я. (Псал. 144, 18. 19).

66.

Никогда не питай ложной мысли, что Богъ тебя больше не любить,—даже и тогда, когда возводишь ты къ Нему очи свои омоченныя слезами. Чёмъ крёпче изъ глубины души можешь ты вёрить въ Его вёчную любовь, тёмъ болёе получишь ты спокойствія и свлы къ предавности. Для того, кто уб'єжденъ, что Богъ есть любовь, нётъ собственно никакихъ страданій. Съ предавностію помышлять о Богѣ любви—обращаетъ самую скорбь въ благод'єяніе. Господь полощникъ мой и защититель мой: на него упова сердце мое и поможе ми: и процепте плоть моя и волею моею исповъмся ему (Псал. 27, 7).

67.

Наступають болье или менье продолжительные промежутки времени, когда духъ нашъ бываеть тяжко удручень и какбы погружень въ мрачную ночь смущенія, унынія, печали и тоски. Тогда на все смот-

римъ мы мрачнымъ и неспокойнымъ взоромъ. Всъ наши чувствованія иміють что-то ідкое, горькое, раздирающее. Сомнънія устрашають насъ, заботы грызутъ наше сердце. Мальйшая бездынца дылается для насъ тяжелымъ бременемъ. Еслибъ мы захотъли въ такомъ состояніи судить о Богь, о себь самихъ, объ нашей судьбь, о надеждахъ нашихъ и нашемъ будупригомъ слъдовать собственнымъ чувствованіямъ и ощущеніямъ, то какъ бы мы, достойны были сожальнія! Въ подобныхъ страданіяхъ мы не должны вовсе довърять своимъ впечатлъніямъ и себъ самимъ. Меланхоликъ уже много пріобрѣлъ, если онъ опытомъ дошель до убъжденія, что его бользиенныя и печальныя чувствованія приводять его всегда къ ложнымъ заключеніямъ. Такое убъжденіе будеть его успокомвать при большей части его сомниній и тоскливыхъ мыслей. Яко разжжеся сердце мов и утробы моя измънишася, говорить Асафъ (Псал. 72, 21-24): и азъ уничижень, и не разумьхь, скотень быхь у тебе. И азъ выну съ тобою, удержаль еси руку десную мою: и совътомъ твоимъ наставиль мя еси, и со славою пріяль мя еси.

### 68.

Господь поступаеть строже въ отношени къ тъмъ, которыхъ Онъ всего болье любить; Онъ не можетъ поступать иначе, потому что Онъ—Богъ. Большею частію онъ наименье показываеть намъ любовь свою тогда, какъ она бываеть сильные въ отношени насъ. Именно потому, что Онъ попускаетъ намъ страдать, Онъ поступаеть съ нами всего благодытельные. Мы ропщемъ на сгрогость Его въ ту минуту, когда Онъ поступаеть съ пами съ наибольшею любовію; но на-

ступаетъ время, когда мы ясно сознаемъ, что Онъ явилъ себя къ намъ наилучшимъ, нѣжнѣйшимъ Отцемъ, именно тогда, когда мы не считали Его за Отца. Тогда-то мы съ радостью восклицаемъ: благодарю Тебя, Боже мой, что Ты велъ меня по такому пути! Благо мнь, яко смирилъ мя еси (Псал. 118, 71). Сыне мой, не пренемогай наказаніемъ Господнимъ, ниже ослабъй, отъ него обличаемъ. Его же бо любитъ Господь, наказуетъ: біетъ же всякаго сына, егоже пріемлетъ. Всякое бо наказаніе въ настоящее время не мнится радость быти, но печаль: послъди же плодъмиренъ наученнымъ тъмъ воздаетъ правды (Евр. 12, 5. 6. 12). Азъ ижже аще люблю, обличаю и наказую: ревнуй убо и покайся (Апокал. 3, 19).

**69**.

Иногда лучше въ скорби дать свободу слезамъ и воплямъ, чъмъ показывать по наружности терпъніе, котораго вовсе не имбемъ. Сознайся, страждущій, что ты слабъ, если ты не чувствуешь въ себъ никакихъ силъ. Это лучше, чъмъ хотъть казаться кръпкимъ, между тъмъ какъ дъйствительно ты слабъ. Предай себя Богу такимъ, каковъ ты на самомъ деле; Онъ знаетъ, что происходитъ въ душѣ твоей! съ Давидомъ (Пс. 6, 3. 7): Помилуй мя Господи, яко немощень есль. Утрудихся воздыханіемь моимь, измыю на всяку нощь ложе мое, слезами моими постелю мою омочу. Исцыли мя Господи, яко смятошася кости мои! 70.

Хотя терпъніе и представляется намъ самою недъятельною изъ всъхъ добродътелей, однакожъ оно дъятельные всъхъ; потому что побуждаетъ насъ отвергнуться себя самихъ. Чъмъ меньше оно блеститъ извив, особенно если оно выпосить борьбу сокровенно, такъ что люди не видять и не хвалять его; тыть дыятельный шая сила находится при упражнении въ нешь. Потому что тогда-то именно оно и правится Богу и бываеть имъ награждаемо. Въ терпъніи вашем стажите души вашя (Лук. 21, 19). Яко соблюль еси слово терпънія мовіо, говорить Спаситель, и аго та соблюду ото годины искушенія (Апок. 3, 10).

71.

Научись возлагать упование на Господа, и ты пріобр'втешь въ страданіяхъ своихъ силу крівпкаго духомъ мужа. Надъющійся на Господа, яко гора Сіонь не подвижится во въкъ (Псал. 124, 1).

**72**.

Кто достигъ до такой степени преданности, что спокойно можетъ сказать: не моя, но Твоя да будетъ воля, въ сердцъ того водворится скоро миръ Божій. Ни о чемъ же пецытеся, по во всемъ молитвою со благодареніемъ прошенія ваша да сказуются Богу. И миръ . Божій, превосходяй всякъ умъ, да соблюдетъ сердца ваша и разумьнія ваша о Христь Іисусь (Фил. 4, 6.7).

Когда все противъ тебя вооружиется, когда бури и волны несчастія и бъдствій ничьмъ неудержимо ярятся противъ тебя и бросають тебя туда и сюда, такъ что тебь не остается ни мальйшей надежды на спасеніе; то внемли гласу, который издали взываеть къ тебь: 'горы преставити и холми твои не предвигнутся: тако инже, яже от мене къ тебъ милость, оскудиветь, киже завъть мира твоего преставится: речь бо милостивъ къ тебъ Господь. Смиренная и колеблемая не имъла еси утъшенія (Ис. 54, 10. 11).

## 74.

Зачёмъ покинулъ я мужество? Зачёмъ уныла душа моя? Развён забыль, что Ты мой Отецъ благій, Госполь? Якоже щедрить отець сыны, ущедри Господь боящихся его (Псал. 102, 13).

75.

Знаешь ли ты, отъ чего это происходить, что ты въ бъдствіяхъ своихъ не находишь никакого утёшенія? Именно отъ того, что ты не утёшенія желаешь, но совершеннаго освобожденія отъ гнетущаго тебя бремени. Азъ есяв, азъ есяв утпышаяй тя (Ис. 51, 12). Буди же милость твоя, да утпышть мя, по словеси твоему рабу твоему (Псал. 118, 76). Довлюеть ти благодать моя (2 Кор. 12, 9):

76.

Кто научился благодарить Бога за свои страданія, того нельзя уже считать начниающимъ въ дълъ благочестія. Благодарность его есть доказательство поэнанія и вёры. Страждущій, какъ далеко достигь ты? Сладць убо пожеалюся паче ев немощежь моихв, говорить Апостолъ Цавель. Потому что (Рим. 8, 18) неницю, яко недостойны страсти пыньшиямо времени кв жотящей слава явитися ев нась.

77.

Ты моженть въ судьбъ своей всегда разсматривать двъ стороны: одну, которая тебя огорчаетъ, и другую, которая въ состояни тебя утъшить. Если взоры твои хотятъ устремиться на первую, то отврати ихъ и ваправь на вторую. Если съ одной стороны мучитъ тебя и терзаетъ чувство того, чего тебъ недостаетъ и что ты потерялъ; то не забывай вопросить съ другой стороны, что тебъ осталось, что имъть ты еще можешь.

Сознавай смиренно и благодарно каждое благопріятное обстоятельство, которое еще находится среди твоего злосчастія. Мальйшая доля счастія, которая тебь еще остается, должна содылывать тебя довольные вы несчастіи. При всыхы потеряхы и лишеніяхы у насы всегда еще бываеты нічто такое, вы чемы мы познаемы благость Божію кы намы, и чымы мы при помощи чувства благодарности, которое виушаеты намы эта благость, можемы содылывать страдація наши менье болызненными. Благослови душе моя Господа, и вся виутренняя моя имя святое его (Псал. 102, 12). Жертва жвалы прославить мя: и тамо путь, имже явлю ему спасеніе мое (Псал. 49, 23).

78.

При первомъ ударѣ несчастія думаемъ мы: все погибло невозвратно. Но часто, когда мы думаемъ, что все погибло, тогда-то именно все спасено. Тогда глу-бочайшее страданіе бываетъ путемъ къ совершеннъй-шему счастію, и нерѣдко видимъ мы, что благо наше укрѣпляется потерями, которыя мы почитали незамѣ-нимыми. Азъ же ръхъ: еда во въки отринетъ Господъ и не приложитъ благоволити паче? Или до конца милость свою отсъчетъ? Еда забудетъ ущедрити Богъ? Или удержитъ во гнъвъ своемъ щедроты своя? Но, Тосподи, обратилъ еси плачъ мой въ радость мнъ, растерзалъ еси вретище мое, и препоясалъ мя еси веселіемъ. Господи Боже мой, во въкъ исповъмся тебъ (Цсал. 76, 8—10; 29, 12. 13).

79

Если истина, отъ которой зависитъ утъщение твое, и надежда твоя сегодня для тебя несовершенно ясна; то, можетъ быть, завтра или чрезъ нъсколько дней она

ирояснится. Блюди душу твою въ теривий и положись на вврность твоего Спасителя. Іссусь Христось вчера и днесь, той же и во выки (Евр. 13, 8). Утышитель же, Духъ Святый, егоже послеть Отець во имя мое, той вы научить всему, и воспомянеть вамь вся, яже ръхъ вамь (loan. 14, 26).

80.

. Иногда бываетъ нуженъ новый ударъ судьбы, чтобъ остановить дъйствія прежней горести и исцьлить уязвленное сердце. Нужна была перемына бъдствія, чтобъ остановить бъду, которой нельзя было помочь обыкновенными средствами. Какъ бы то ни было, тъмже и страждущій по воли Божіей, яко вприу зиждителю да предадять души своя въ благотвореній (1 Петр. 4, 19).

## 81.

Облегченіе страданій нашихъ должно для насъ начаться уменьшеніемъ бользненныхъ нашихъ ощущеній. Коль скоро представленіе, которое мы составляемъ о печальномъ нашемъ положеніи, не такъ уже сильно дъйствуетъ на насъ, или наши бользненныя ощущенія постепенно уменьшаются; то утышеніе уже не далеко. А потому нельзя дать страждущему лучшаго совыта, какъ удалять мысли своп отъ быдствія, которое онъ претерпываетъ, и устремлять ихъ ко Господу. Ничто не ослабляетъ насъ столько, какъ постоянное занятіе нашею скорбію. И если есть средство спасти насъ въ то время, когда мы погружены бываемъ въ глубокую печаль и сераца наши бываютъ ею совершенно истерзаны; то оно состоитъ въ томъ, чтобъ отклонить насъ отъ грызущихъ и пожирающихъ насъ мыслей и занять

насъ обътованіями Божівми. Елика бо обътованія Божія, въ томи ви, и въ тому аминь: Богу къ славъ нами (2 Корино. 1, 20).

Могущему же паче вся творити по првизбыточествію, ижже просимь или разумьемь, по силь дъйствуемый въ нась, тому слава въ церкви о Христь Іисусь, во вся роды въка въковъ. Аминь.

# ОГЛАВЛЕНІЕ

первой части христіанскаго чтенія за 1859 годъ.

## ЦЕРКОВНОЕ КРАСНОРЪЧІЕ.

|                                                       | Стран,                |
|-------------------------------------------------------|-----------------------|
| Слово на новый годъ                                   | 3 13                  |
| Слово на навалерскій праздникъ военнаго ордена св.    |                       |
| великомученика Георгія Побълоносца, ноября 26 дня     | <b>26</b> — <b>32</b> |
| Слово въ день тезоименитства Благочестивъйшаго        |                       |
| Государя Наследника Цесаревича и Великаго Князя Ни-   |                       |
| колан Александровича, сказанное преосвященнымъ Мака-  |                       |
| ріемъ, епископомъ тамбовскимъ и шацкимъ въ каоедраль- |                       |
| номъ соборъ 6 декабря 1858 г                          | 171-177               |
| Слово въ день восшествія на престолъ Благочести-      |                       |
| въйшаго Государя Императора Александра Николаевича.   | 246-256               |
| Ръчь въ день Рождества Христова, сказаниная прео-     |                       |
| священнымъ Макаріемъ, епископомъ тамбовскимъ и щац-   |                       |
| кимъ, въ канедральномъ соборъ 25 декабря 1858 г       | 257 - 260             |
| Его же — Слово на новый годъ 1 генваря 1859 г         | 261 <b>— 2</b> 66     |
| Слово въ великій Пятокъ                               | 236—350               |
| христіанское ученіе.                                  |                       |
| О вліянів жизни родителей на жизнь дітей              | 4.4 9K                |
| Изъясненіе 1 Корине. 16, 13—24                        |                       |
| Нравственная жизнь человька по изображенію св.        |                       |
| •                                                     |                       |
| Исаака Сиріянина                                      | 201-030               |

|                                                            | Страш,  |
|------------------------------------------------------------|---------|
| О будущемъ воскресенія нашего тыв                          | 394-414 |
| Нъсколько словъ о невърім націнхъ дней                     | 415-426 |
| Утъщеніе и совъть изъ опыта для страждущихъ и              |         |
|                                                            | 473-504 |
|                                                            | •       |
| канонъ                                                     |         |
| Преп. Антонію и Осодосію печерскимъ св. Димитрія           |         |
| •                                                          | 427—135 |
| церковная исторія.                                         |         |
| Разборъ сочиненія г. Вердье (Verdier): Origines catho-     |         |
| liques de l'Eglise Russe jusqu'au XII siècle (католическое |         |
| начало русской Церкви до XII в.) 33-125.                   | 185-245 |
| Рязанскіе іерархи 178—184.                                 | 351-393 |
| Успахи православной Церкви русской въ періодъ              | -       |
| монгольскій                                                | 436—472 |

#### ПОПРАВКА.

Въ іюньской книжкъ Христіанскаго Чтенія за настоящій годъ быль напечатань канонь преподобнымъ Автонію и Оеодосію, кіево-печерскимъ чудотворцамъ, составленный св. Димитріемъ Ростовскимъ присланный въ Редакцію при отношеніи водогодскаго епархіальнаго комитета для церковно-историческаго и статистическаго описанія водогодской епархія. Новымъ отношеніемъ отъ 31 Іюля означенный комитетъ увѣдомляетъ, что, по независѣвшимъ отъ него причинамъ, въ первомъ его отношеніи, которое также напечатано въ упомянутой инижкѣ, допущена ошибка, а именно: въ отношеніи было сказано, что поллинникъ канона хранится теперь, какъ рѣдкость, при великоустюжской сознесенской перкви,—между тѣмъ какъ онъ находится при церкъм георгієвской, при которой и существуетъ холодный храмъ во вмя пре годобныхъ. Антонія и Оеодосія; этой-то церкви, а не вознесенской. былъ прихожаниюмъ Иванъ Оедоровъ Протодьяконовъ, и къ ней собственно посланъ былъ канонъ святителемъ Димитріемъ.

This book should be returned to the Library on or before the last date stamped below.

A fine of five cents a day is incurred by retaining it beyond the specified time.

Please return promptly.

NOV 23 1926



Digitized by Goo

